<u>ڂٚٳڵٳڮڶؽ۠ػؠٞ</u>



الطِبْعِيْرُ الثَّانِيَّةُ

ڂٳڵڂۣڝٙ<u>ٙٵڰ۫ڸڶۺۧؠٚۯٷٵڵۊٙڒڗڰ</u>





خِتُوفُولَاطَيْعَ مِجَعَفَوَطَّنَّ الطبعة الثانية ١٤٤١هـ/٢٠٢٠م

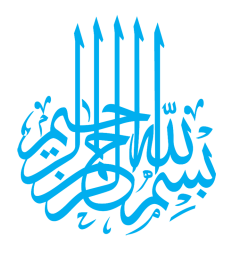


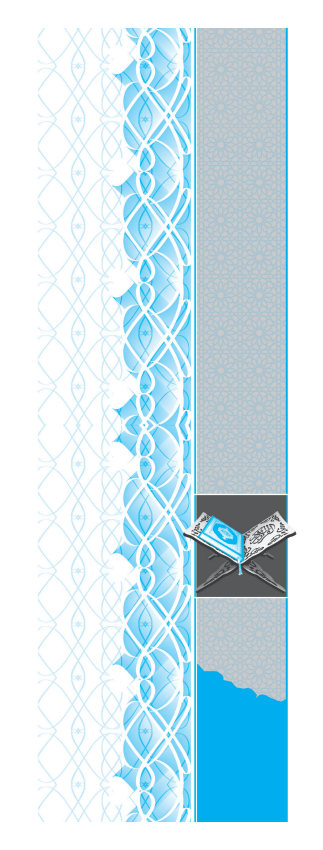
رقم الإيداع: ١٤٤١/٤٨٨٤ ردمك: ٥- ٤١- ٨٢٩٠- ٦٠٣- ٩٧٨

#### دار الحضارة للنشر والتوزيع

المملكة العربية السعودية - الرياض daralhadarah@hotmail.com الرقم الموحد : 920000908 (الفاكس : 2702719 – 011 @daralhadarah \$\ \$\ 0551523173 زوروا متجر الحضارة : hadarah.store







الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على نبينا محمد، وعلى آله وصحبه أجمعين، أما بعد:

فإن من أجلّ العلوم بل أجلّها على الإطلاق هو العلم بالله تعالى وأسهائه وصفاته، والقاعدة الأصولية تقول: (إن شرف العلم بشرف المعلوم)، ولا شك أن أشرف معلوم هو الله -عزَّ وجل-.. والتقصير في هذا الباب واضح وكثير، مع أنه أوسع أبواب التعبُّد لله جلّ ثناؤه وتقدَّست أسهاؤه، فدراسة أسهائه وتعلم معانيها هو أنفع ما اعتنى به المرء؛ من أجل تطهير قلبه، وسلامة عمله، وزيادة إيهانه وتعظيمه، وحجبته لربه تبارك وتعالى.

ويروي لنا البخاري ومسلم أن النبي على قال: «إن لله تسعة وتسعين اسماً مئة إلا واحداً من أحصاها دخل الجنة، وإن الله وترٌ يحب الوتر» ألا فلنعط هذا العلم حقه، ولنكثر من تدارسه، والتذاكر فيه، ابتغاء لرضا الله، وطلباً لثوابه وبعداً عن عقابه.

وإن كان من تذكير ببعض الكتب النافعة في هذا الباب،





فإني أوصى بكتابين اثنين.. أولهما: كتاب النهج الأسمى في شرح أسهاء الله الحسنى لفضيلة الشيخ محمد الحمود النجدي، وثانيهما: كتاب «ولله الأسماء الحسني» لفضيلة الشيخ عبد العزيز بن ناصر الجليل - اسعدهما الله تعالى -.

وها هو ذا كتابٌ أعددته في بيان معاني كثيرٍ من أسهاء ربنا سبحانه وتعالى، وبيان بعض الثمرات التي نجنيها عند دراسة هذه الأسماء الحسنى راجياً ربي أن يبارك فيه.

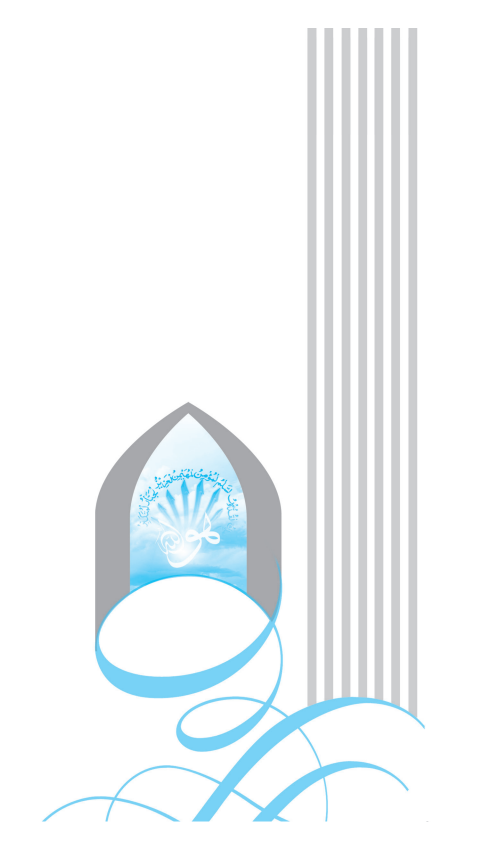
وفَّق الله الجميع لما يحبه ويرضاه، ورزقنا السعادة في الدارين.

أخوكسم خالد بن عبد الله الخليوي

### هذا ربي

إن أعظم مهمة للأنبياء هي تعريف الخلق بالخالق سبحانه، ثم تعريفهم بالطريق الموصل إليه وإلى رضوانه، ثم تعريفهم بالنهاية التي سيصلون إليها إن هم ساروا على هذا الطريق وثبتوا عليه.

وهي ما وعدهم الله من إحلال رضوانه عليهم، وإدخالهم جنات النعيم.

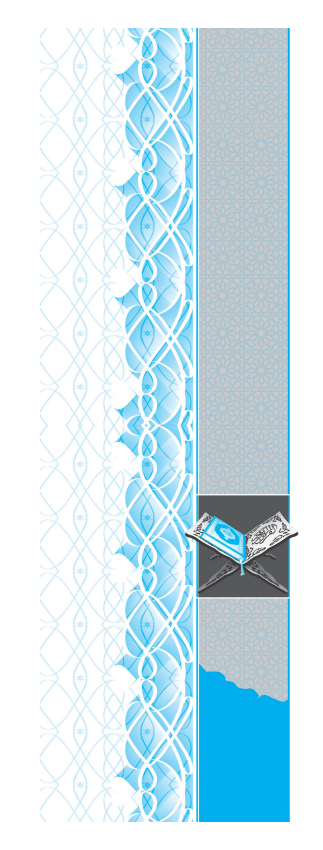


## أُمنياتٌ . . عسى ربّي أن يحقّفها ويبارك فيها

١- أن يُقرر تدريس معاني أسهاء الله تعالى في الجامعات والمدارس، عرفاناً بحق الله تعالى علينا، وطلباً لتأثير هذا العلم على القلوب والسلوك، فهو علم يحتاجه الجميع بلا استثناء.

٢- أن يُقرر كتابي هذا (وهو جهد المقل) في مدارس تحفيظ القرآن، والمدارس الأهلية.

تنبيه: ستجد في هذا الكتاب (كما في غيره) أسهاء لله تعالى قد اختلف أهل العلم في إثباتها، فلا يُشغلننك كثيراً هذا الخلاف، عما في هذه الآيات والأحاديث من الأخبار عن ربنا سبحانه وتعالى، وما تضمنته هذه الأخبار من معان عظيمة وفوائد جميلة تنير لك الطريق في عبادتك لله -عز وجل -.



#### توكّلت على الله واستعنت به.

#### **⊿111**



هو الاسم الذي يتضمن جميع معاني الأسماء والصفات وترجع إليه في الإسناد، ولا يستحق العبادة أحد سواه.

وقد ذُكر اسم الله في القرآن (٢٧٢٤) مرّة، منها قوله تعالى في سورة الفاتحة: ﴿ الْكَمْدُ لِلّهِ مَنِ الْعَلَمِينَ ﴾، وقوله تعالى في آية الكرسي: ﴿ اللّهُ لا إِلَهَ إِلاّ هُوَ الْحَيُّ الْقَيْوُمُ ﴾، وقوله في سورة الإخلاص: ﴿ قُلْ هُوَ اللّهُ أَكَا لَكُ ﴾.

وقد قال بعض العلماء: إنه اسم الله الأعظم.

#### وأمام هذا الاسم العظيم أقول:

١- اعلم أنه لا سعادة لك إلا بالإيمان بالله والسير على
 هداه، وكثرة ذكره وشكره وحسن عبادته.

٢- تذكّر أن الله تعالى هو أعظم محبوب على الإطلاق، وذلك
 لكماله وجماله، وعظيم إحسانه على خلقه، والقلوب لا
 تسكن إلا بذكره، والنفوس لا تفرح إلا بمعرفته، وقد



قال النبي عَلَيْهُ: «ثلاثُ من كنّ فيه وجد حلاوة الإيان: أن يكون الله ورسوله أحبّ إليه مما سواهما،...»(١).

٣- من عرف الله تعالى رُزق من العزّة والطمأنينة ما يجعله
 لا يخشى إلا هو، ولايستغيث إلا به.

٤- أعظمُ ما ارتكبهُ الإنسانُ من الظلم هو أن يعلم أنَ الله خالفُه، ومع ذلك يعبدُ غيرَه، وأنّ الله هو المنعمُ عليه ومع ذلك يشكرُ سواه، وقد سئل النبي عَيْكَيْ: «أيّ الذنب أعظم؟ فقال: أن تجعل لله ندّاً وهو خلقك...»(٢).



<sup>(</sup>١) رواه البخاري.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري ومسلم.



## الرحهن . . الرحيم

الرحمن: اسم دال على سعة رحمته وشمولها لجميع المخلوقات، وهو اسم يختص بالله تعالى، ولا يجوز إطلاقه على غيره، جاء ذكر اسم (الرحمن) في (٥٧) موضعاً من القرآن.

منها: ﴿ ٱلرَّحْمَنُ اللَّهُ عَلَّمَ ٱلْقُرْءَانَ ﴾ [الرحن، الآية: ١-٢].

ومنها: ﴿ ٱلرَّحْنُ عَلَى ٱلْعَرْشِ ٱسْتَوَىٰ ﴾ [طه، الآية: ٥].

والرحيم: هو الذي له الرحمة الواسعة بعباده. والمؤمنون والمحسنون والرحماء هم الأسعد بها، جاء ذكر اسم (الرحيم) في (١٢٣) موضعاً، منها: ﴿ وَكَانَ بِاللَّمُ وَمِنِينَ رَحِيمًا ﴾ [الأحزاب، الآية: ٤٣]. وقوله: ﴿ سَلَمُ قَوْلًا مِن رَبِّ رَحِيمًا ﴾ [الأحزاب، الآية: ٥٨].

وأمام هذين الاسمين العظيمين أقول:

١ - اعلم أن تذكّرك لعظيم رحمة الله تعالى يجعلك تزداد محبةً
 له وطمعاً في فضله.





- ٢- لا تنس قول النبي ﷺ: «ارحموا من في الأرض يرحمكم من في السماء...». فهو من أوسع الأبواب لنيل رحمة الله سبحانه.
- ٣- كن من المحسنين؛ حتى تفوز بوعد الله تبارك وتعالى:
   ﴿ إِنَّ رَحْمَتُ ٱللَّهِ قَرِيبٌ مِّنَ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ [سورة الأعراف:
   ٢٥].
- ٤ كن حاذقاً... وتتبع في كتاب الله تعالى وفي سنة نبيه ﷺ
   الأسباب التي تجلب لك رحمة الله الخاصة بالمؤمنين.





#### \_4445\_\_11

هو كامل الرأفة، والرأفة هي أبلغ الرحمة. ومن رأف بعباد الله رأف الله به.

ورد هذا الاسم العظيم في كتاب الله عشر مرات، منها قوله تعالى: ﴿ وَإِنَّ اللهَ بِكُوْلَرَءُوثُ رَّحِيمٌ ﴾. [الحديد، الآية: ٩]، وقوله تعالى في سورة آل عمران: ﴿ وَيُحَذِّرُكُمُ اللهُ نَفْسَهُ أَنَّ وَاللّهُ وَيُحَذِّرُكُمُ اللّهُ نَفْسَهُ أَنَّ وَاللّهُ رَءُونُ إِلَا فِي سورة آل عمران، الآية: ٣٠].

وفي ثماني آيات جاء اسم الله الرؤوف مقترناً باسمه الرحيم.

#### وأمام هذا الاسم الكريم أقول:

- ١- كم يبعث هذا الاسم في القلب من محبة الله تعالى والرجاء فيها عنده، فلا أرأف منه ولا أرحم.
- ٢- الرأفة منه سبحانه تأتي ابتداءً، فهو الرؤوف بخلقه،
   أنزل لهم الكتب وأرسل لهم الرسل، ويسر لهم العبادة،



وقَبِل منهم التوبة، وتأتي بالطلب، فهو المجيب لعبده إن دعاه بصدق واضطرار ﴿ وَٱلَّذِينَ جَآءُ و مِنْ بَعَدِهِمَ يَقُولُونَ رَبَّنَا ٱغْفِرُ لَنَا وَلِإِخْوَانِنَا ٱلَّذِينَ سَبَقُونَا بِٱلْإِيمَٰنِ وَلَا تَجْعَلُ فِي قُلُونِ عَلَا لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ رَبّنا آيْلَكَ رَءُوثُ رَحِيمٌ ﴾ وَلَا تَجْعَلُ فِي قُلُونِ عَلَا لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ رَبّنا آيْلَكَ رَءُوثُ رَحِيمٌ ﴾ [الحشر، الآية: ١٠].

٣- قيل في الفرق بين الرأفة والرحمة كما ذكر ذلك القرطبي
 -رحمه الله -:

إن الرأفة نعمة مُلذّة من جميع الوجوه، والرحمة قد تكون مؤلمة في الحال، ويكون عقباها لذّة في المآل لذلك قال سبحانه في سورة النور في عقاب الزناة: ﴿ وَلَا تَأْخُذُهُ بِهِمَا رَأْفَةٌ فِي دِينِ اللّهِ ﴾ [النور، الآية: ٢]، ولم يقل رحمة، لأن ضرب العصاة على عصيانهم رحمةٌ لهم لارأفة، فإن صفة الرأفة إذا انسدلت على مخلوق لم يلحقه مكروه.





#### الغنك

هو الذي لا يحتاج إلى أحد من خلقه؛ وذلك لكمال صفاته، والخلق كلّهم فقراء إليه.

١ - اعلم أنه يمكنك الاستغناء عن كل أحد إلا هو سبحانه وتعالى، فلا يمكن لأحد من المخلوقات أن يستغني عن ربه -عز وجل - طرفة عين ولا أقل من ذلك.

٢- تذكّر أنه مها بَلَغْتَ من القوة والجاه والسلطان فستبقى مفتقراً إليه وإلى رحمته وإعانته وعطائه، كما قال تعالى: ﴿ يُرِيدُ اللّهُ أَن يُحَفِّفُ عَنكُمٌ ۚ وَخُلِقَ ٱلْإِنسَانُ ضَعِيفًا
 ١٤ ﴿ النساء، الآية: ٢٨].



٣- أيقن بأنه بقدر افتقارك إلى الله تعالى يكون غناك.

٤- ميزان الغنى عند الغني سبحانه هو غنى النفس، ففي الحديث الصحيح قال على الغنى عن كثرة العرض، ولكن الغنى غنى النفس»(۱).

وإن أعظم ما يُغني قلبك هو معرفة الله تعالى ومحبته والإيهان به.





## الكريم والأكرم

الكريم: اسم دال على كثرة خيره وعظيم نفعه وعطائه، وهو كريم يحب الكرم.

والأكرم: هو الأفضل في الكرم من كل كريم، ولا مثيل له في ذلك أبداً، فإن الخير كلَّه بيديه، والخير كلَّه منه سبحانه وتعالى.

ورد اسم الله (الكريم) في القرآن ثلاث مرات، منها قوله تعالى: ﴿ وَمَن كَفَرَ فَإِنَّ رَبِّي غَنَّ كُرِيمٌ ﴾ [النمل، الآية: ٤٠]، وقوله في سورة الانفطار: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلْإِنسَنُ مَاغَرَكَ بِرَبِّكَ ٱلْكَرِيمِ ﴾ (الانفطار، الآية: ٦).

وأما اسمه تعالى (الأكرم) فلم يرد في القرآن إلا مرة واحدة في قوله تعالى: ﴿ اَقَرَأُ وَرَبُّكَ ٱلْأَكْرَمُ ﴾ [العلق، الآية: ٣].

#### وأمام هذين الاسمين العظيمين أقول:

١- لنُكثِر من الثّناء على ربّنا الكريم سبحانه، فإنه ليس أحدٌ أحبّ إليه المدحُ من الله تعالى، فلذلك مدح نفسه.



- ٢ ردد معي وقـل: سبحان الكريم الذي نِعمتُه لا تُحصى..
   مع كثرة ما يُعصى.
- ٣- اعلم أن الكريم سبحانه يجب الكرماء الأسخياء.
   فأكرم.. تُكرَم.. وأنفق.. يُنفِقِ الله عليك، وقد قال النبي
   وَيُكُولُةٍ: "إن ربكم تبارك وتعالى حيّى كريم، يستحيى من عبده إذا رفع يديه إليه أن يردها صفراً" (۱).

#### وصدق القائل:

#### أروني بخيلاً طال عمراً ببخلــه وهاتوا كريهاً مات من كثرة البذل

٤- إياك أن تحصر مجالات الكرم في المال والطعام فحسب..
 فهناك آفاقٌ أسمى وأغلى وأعلى في ميادين الكرم...
 فكريمٌ بجاهه، وكريمٌ بعلمه، وكريمٌ بوقته، وكريم
 بنفسه... والجود بالنفس أعلى غاية الجود.



<sup>(</sup>١) رواه أحمد والترمذي.





## الوهاب

هو كثيرُ المواهب لخلقه فضلاً منه وإحساناً.

ورد هذا الاسم العظيم في القرآن ثلاث مرات، منها قوله تعالى: ﴿ رَبُّنَا لا تُزِعْ قُلُوبَنَا بَعْدَ إِذْ هَدَيْتَنَا وَهَبَّ لَنَا مِن لَدُنكَ رَحْمَةً 
قوله تعالى: ﴿ رَبَّنَا لا تُزِعْ قُلُوبَنَا بَعْدَ إِذْ هَدَيْتَنَا وَهَبَّ لَنَا مِن لَدُنكَ رَحْمَةً 
إِنَّكَ أَنتَ ٱلْوَهَابُ ﴾ [آل عمران، الآية: ٨].

وقوله تعالى على لسان سليهان ﷺ: ﴿ قَالَ رَبِّ أَغْفِرُ لِي وَهَبُ لِي وَهَبُ لِي وَهَبُ لِي وَهَبُ لِلْ مُلكًا لَا يَنْبَغِي لِأَحَدِ مِّنْ بَعْدِئ ۚ إِنَّكَ أَنتَ الْوَهَابُ ﴾ [سورة ص، الآية: ٥٠].

#### وأمام هذا الاسم الكريم أقول:

١- الإيهانُ بالله والعملُ الصالح يستجلبان مواهبَ الله للعبد.والشّكرُ للواهب يستجلب بقاء الهبة، والبركة فيها والزيادة منها.

٢- ما حسد أحدٌ أحداً إلا وقد جَهِل هذا الاسم العظيم،
 ولم يستحضر كثرة هبة الله تعالى لعباده، وإلا فالذي





وَهَبَ غيرَكَ يَهَبُّكَ إِن دعوته وصدقت معه.

٣- لا تظلم هذا الاسم حقّه بتصوّر مواهب الله تعالى مجرّد عطاء حسّي فقط، بل هو عطاء شامل وواسع للأمور الحسية والمعنوية... فالولد من هبات الله تعالى، وهدايته للحق والثبات عليه من أعظم الهبات.

والعلم من هبات الله تعالى وانشراح الصدر له وبذله للنّاس من أجل الهبات، والمال من هبات الله تعالى، والسيطرة عليه باليد، وعدم دخوله للقلب والعبث به، وزيادة السعادة بالإنفاق منه في مجالات الخير من ألطف الهبات.





#### الجهاد

### هو كثير العطايا والتفضُّل على خلقه.

وهذا الاسم العظيم لم يرد في كتاب الله تعالى، وإنها جاء في حديث ابن عباس قال: قال رسول الله على «إن الله تعالى جوادٌ مُحِبُ الجود، وُحِبُ معالى الأخلاق ويكره سَفَاسِفَها»(١٠).

#### وأمام هذا الاسم الكريم أقول:

- ۱- إن معرفة معنى الجواد، واستحضار دلائل جوده سبحانه تزيد في محبة العبد لربه تعالى.
- ٢ ولأن الله جواد كريم، فينبغي للعبد أن يكثر من سؤاله سبحانه، والرجاء فيها عنده وكثرة الأمل في رحمته.
- ٣- مما يتضمنه جودُ الله تعالى: أن يكون العفوُ أحبَّ إليه من الانتقام.. والرحمةُ أحبَّ إليه من العقوبة..



<sup>(</sup>١) رواه البيهقي.





والفضلُ أحبَّ إليه من العدل..

والعطاءُ أحبُّ إليه من المنع..

٤- كُن جواداً.. تنلْ محبّة الجواد وَجُودَه.





### الواسك

اسم دال على سعة عظمته وعلمه ورحمته وسائر صفات كاله.

وقد ورد هذا الاسم الكريم في القرآن تسع مرات، منها قوله تعالى: ﴿ فَأَيْنَمَا تُولُواْ فَثُمَّ وَجُهُ اللَّهِ إِنَ اللَّهَ وَسِعُ عَلِيهُ ﴾ [البقرة، الآية: ١١٥] وكذلك قوله تعالى: ﴿ وَإِن يَنْفَرَّقَا يُغْنِ اللَّهُ كُلًّ مِّن سَعَتِهِ ۚ وَكَانَ اللَّهُ وَسِعًا حَكِيمًا ﴾ يَنْفَرَّقا يُغْنِ اللَّهُ حَكِيمًا ﴾ [النساء، الآية: ١٣٠].

#### وأمام هذا الاسم العظيم أقول:

- اح معرفتك بسعة عظمة الله ورحمته، وسلطانه، وعلمه، وفضله، وعطائه يصنع في قلبك توقيراً له سبحانه، وخشيةً منه، ومحبةً له، وقفْ عند قوله تعالى: ﴿ رَبَّنَا وَسِعْتَ كُلَّ شَيْءٍ رَبِّحَمّةً وَعِلْمًا ﴾ [غافر، الآية: ٧].
- ٢- لك أن تستصحب اسم الله الواسع، مع كل أسمائه سبحانه... فالله لا يخفى عليه شيء من خلقه؛ لأنه





واسعٌ في علمه... ولا يعجزه شيء في ملكوته؛ لأنه واسعٌ في قدرته... ولا يؤوده حفظ السماوات والأرض، لأنه واسعٌ في قوّته... ولا تضيق عليه معصية العاصين؛ لأنه واسعٌ في رحمته وعفوه، ولا حدّ لعطائه وثوابه؛ لأنه واسعٌ في كرمه ﴿ مَّثُلُ ٱلَّذِينَ يُنفِقُونَ أَمْوا لَهُمْ فِي سَبِيلِ اللهِ كَمَثَلِ حَبَّةٍ أَنْبَتَتْ سَبْعَ سَنَابِلَ فِي كُلِّ سُنْبُلَةٍ مِّائَةُ حَبَّةً وَاللَّهُ يُضَعِفُ لِمَن يَشَآءُ ۗ وَاللَّهُ وَاسِعٌ عَلِيمٌ اللهِ [البقرة، الآية: ٢٦١].





#### الهلك الهليك

فالملك: هوالذي له ملك السهاوات والأرض ومن فيهن وهو المدبِّرُ لأمر العالم كله بمشيئته وحكمته.

ورد اسم الله الملك في القرآن الكريم خمس مرات، منها قوله تعالى: ﴿ فَنَعَلَى اللهُ ٱلْمَلِكُ ٱلْحَقُّ ﴾ [طه، الآية: ١١٤]، وقوله تعالى: ﴿ هُوَ اللَّهُ ٱلَّذِكَ لَآ إِلَهَ إِلَّا هُوَ ٱلْمَلِكُ ٱلْقُدُوسُ ﴾ [الحشر، الآية: ٢٣].

والمليك هو: اسم دال على عظيم ملك الله تعالى، وهو أبلغ من الملك.

واسمه المليك لم يرد إلا في آية واحدة في سورة القمر وهي قوله تعالى: ﴿ إِنَّ الْمُنْقِينَ فِي جَنَّتِ وَنَهُرٍ ﴿ فَي مَقْعَدِ صِدْقٍ عِندَمَلِيكِ مُقَادِرٍ ﴾ [القمر: الآيتان: ٥٥، ٥٥].

وأمام هذين الاسمين العظيمين لربنا سبحانه أقول:

١- كم سيورث في قلبك من الهيبة والخشية والتوقير





حينها تتذكر عظيمَ ملك الله تعالى وقدرته سبحانه على التصرّفِ المطلق في كل ملكه .. وكلُّ ما في الوجود فهو مالكه.

- ٢- تقتضي معرفة هذه الأسهاء الحسنى عبادة الله وحده لا شريك له، فهو المستحق وحده للعبادة، وأما ما سواه من المعبودات فهي كها قال تعالى: ﴿ والذين تَدْعُونَ مِن دُونِهِ مَا يَمْلِكُونَ مِن قِطْمِيرٍ ﴾ [فاطر، الآية: ١٣].
- ٣- لا تطلب الرزق إلا من مالكه سبحانه: ﴿ وَلِلّهِ خَرْاَيِنُ السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَلَكِكَنَّ ٱلْمُتَنفِقِينَ لَا يَفْقَهُونَ ﴾ [المنافقون، اللّية: ٧]. وقوله تعالى: ﴿ وَمَا مِن دَابّةٍ فِي ٱلْأَرْضِ إِلّا عَلَى ٱللّهِ رِزْقُهَا ﴾ [هود، الآية: ٢].
- الله سبحانه وتعالى مالكُ الدنيا والآخرة، ومع ذلك جاءت الآية في سورة الفاتحة مقتصرة على الآخرة في مناكِ يَوْمِ الدِّينِ ﴾، واللفتة في هذا أن في الدنيا من يدّعي الملك والأمر والنهي، والتدبير من دون الله تعالى حتى يصل إلى الربوبية كما قال فرعون: ﴿ النَّا رَبُكُمُ الْأَعْلَى ﴾ [النازعات، الآية: ٢١]، وقال: ﴿ النَّيْسَ لِي

مُلكُ مِصْرَ وَهَلَذِهِ ٱلْأَنْهَارُ مَجَرِى مِن تَحْتِى } [الزخرف، الآية: ١٥] وأما في الآخرة فيخنس الجميع ويصمتون، كما قال النبي عَيَيةٍ: «يطوي الله عزوجل السماوات يوم القيامة ثم يأخذهن بيده اليمنى ثم يقول: أنا الملك .. أين الجبّارون؟ أين المتكبّرون؟ ثم يطوي الأرضين بشماله ثم يقول: أنا الملك .. أين المجبّرون؟ ثم يقول: أنا الملك .. أين المجبّرون؟ ثم يقول: أنا الملك .. أين المجبّرون؟ أين المتكبّرون؟ ("كم يقول: أنا الملك .. أين المجبّرون؟ أين المتكبّرون، ؟ (" في يقول: أنا الملك .. أين المجبّرون؟ أين المتكبّرون، وذلك كما في قوله تعالى في سورة غافر حينما ينادي الرب سبحانه: ﴿ لِمَن المُمَلِّكُ الْمُولِدِ الْفَهَادِ ﴾ [غافر، الآية: نفسه بنفسه سبحانه ﴿ لِللّهِ الْوَحِدِ الْفَهَادِ ﴾ [غافر، الآية:



<sup>(</sup>١) رواه مسلم.





# القدُّوس القدُّوس

هو المُنزَّهُ عن كلَّ نقص وعيب بأي وجه من الوجوه؛ وذلك لأنه المنفرد بأوصاف الكهال المطلق.

ورد ذكر هذا الاسم العظيم مرتين في القرآن الكريم، الأولى في قوله تعالى: ﴿ هُوَ اللّهُ الّذِي لاّ إِللهَ إِلاّ هُو المَلِكُ الْقُدُوسُ ﴾ [الحشر، الآية: ٣٣]، والثانية قوله تعالى: ﴿ يُسَيِّحُ لِلّهِ مَافِي السّمَوَتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ الْلِكِ الْقُدُوسِ الْمَرْزِ الْمَكِيدِ ﴾ [الجمعة، الآية: ١].

#### وأمام هذا الاسم العظيم أقول:

١ - من أعظم ما يزيد في محبة العبد لربه سبحانه عِلمُه
 بكمال الله من كل وجه، فلا نقص في ذاته و لا في أفعاله
 وصفاته.

٢ من تقديس الله تعالى أن تُقدِّسَ شرعَه وتُنزِّهه من كل نقص. وهذا يقتضي أن لا تُحكِّمَ إلا شَرعَه وأن لا تسير إلا على نهجه، فهو الكفيل بأمانك في الدنيا والآخرة.



٣- يستحب للمسلم إذا انتهى من صلاة الوتر أن يقول ثلاث مرات «سبحان الملك القدوس» رافعاً صوته بالثالثة (۱).



<sup>(</sup>١) رواه أبو داود.





# السلام

هو السالم من كل عيب ونقص، في ذاته، وفي صفاته وفي أسائه وأفعاله.

وكلِّ سلام في الدنيا والآخرة فهو منه سبحانه وتعالى.

ورد هذا الاسم الكريم في آية واحدة في القرآن، وهي قوله تعالى: ﴿ هُوَ ٱللَّهُ ٱلَّذِي لَآ إِلَهَ إِلَّا هُوَ ٱلْمَلِكُ ٱلْقُدُّوسُ السَّكُمُ ﴾ [الحشر، الآية: ٢٣].

وفي السنة ورد في الدعاء المأثور بعد الصلوات الخمس المفروضة: «اللهم أنت السلام ومنك السلام تباركت يا ذا الجلال والإكرام» (۱).

#### وأمام هذا الاسم العظيم أقول:

١- على المسلم أن يعتقد بأن الله تعالى سالم من كل نقص وعيب في ذاته، وأسمائه، وصفاته، وأفعاله، فحياته

(١) رواه مسلم.



سلامٌ من الموت، والنوم، وكلماتهُ سلام من الكذب، ووعده سلام من الخُلف، ووعيده سلام من الظلم.

حتى تنال السلام والأمن منه سبحانه وتعالى: عليك بتطبيق وصية النبي عليه «أفشُوا السلام بينكم» (۱) فانشر السلام بين الأنام.. بأقوالك وأفعالك.

٣- الجنة هي دار السلام كما قال تعالى: ﴿ لَهُمْ دَارُ السَّلَامِ عِندَ
 رَبِّهم ﴾ [الأنعام، الآية: ١٢٧].

فهي دار السعادة الخالصة، لا كدر فيها ولا تعاسة، وأهلها سالمون من كل آفة كانت تكدّر عيشهم في الدّنيا.. وتحيّتهم فيها سلام... فاعبدِ الله السّلام.. تنل دار السّلام.



<sup>(</sup>١) رواه مسلم.





# الهؤه\_\_

هو المصدِّق للرسل وأتباعهم بشهادته لهم بالصدق، بها يقيمه من البراهين على صدقهم، وكل أمن في الدنيا والآخرة فهو واهبه، وهو المُؤمِّن للمؤمنين به من أن يظلمهم أو يعذِّبهم أو يصيبهم بفزع يوم القيامة.

وقد ورد هذا الاسم العظيم مرة واحدة في كتاب الله تعالى في قوله تعالى: ﴿ هُوَ اللَّهُ الَّذِي لَاۤ إِلَهَ إِلَّا هُوَ الْمَلِكُ اللَّهُ وَالْمَلِكُ اللَّهُ وَالْمَلِكُ اللَّهُ وَالْمَلِكُ اللَّهُ وَالْمَلِكُ اللَّهُ وَالْمَلِكُ اللَّهُ وَالْمَلْكُ اللَّهُ وَالْمُهُمّ مِنْ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ الل

وأمام هذا الاسم الكريم أقول:

١ - كم يزيد التأمّلُ في معاني هذا الاسم العظيم من الطمأنينة في قلب المؤمن.. فأكرمُ من وعد بالخير وأصدقُ من وفي، وسيوفي به، هو الله تعالى المؤمن.

٢- لن ينال المؤمنُ الأمنَ في الدنيا والآخرة إلا بالإيمان
 بالمؤمن سبحانه، والسير على شرعه، واتباع نبيه ﷺ.

﴿ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَلَمْ يَلْبِسُوا إِيمَانَهُم بِظُلْمٍ أُولَتِهِكَ لَهُمُ ٱلْأَمْنُ وَهُم مُ مُنْدُونَ ﴾ [الأنعام، الآية: ٣٢].

٣- حتى يُحَقِّقَ اللهُ المؤمنُ لك وعده في الدنيا والآخرة، كُن مؤمناً حقاً، وتذكر قوله ﷺ: «والمؤمنُ من أمِنهُ الناسُ على دمائهم وأموالهم»(١).



<sup>(</sup>١) رواه الترمذي.





### الههيهن الههيهن

هـو القائم على الـشيء، والحافظ لـه، والشـاهد عليه، والمحيط به.

وهو من أسماء الله تعالى التي لم ترد في القرآن إلا مرة واحدة، وذلك قوله تعالى: ﴿ هُوَ ٱللَّهُ ٱلَّذِعَ لَاۤ إِلَهَ إِلَّاهُو ٱلْمَلِكُ اللَّهُ ٱللَّهُ وَلَى اللَّهُ اللَّاللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللّهُ اللَّالِمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُو

### وأمام هذا الاسم العظيم أقول:

- ١- تذكّر دائماً مراقبة الله لك... فإن كنت أمام عمل صالح فأتقن وأقدم. وإن كنت أمام عمل سيّئ فابتعد وأحجم، وإن ضعفت نفسك فاستغفر واندم.
- ٢- تُورِثُ معرفةُ معنى اسم الله المهيمن تعظيمَه تعالى، فهو الشاهد على خلقه بأعمالهم، وهو القائم على كلّ نفس في هذا الوجود.
- ٣- ورد وصف القرآن بالمهيمن في قوله تعالى في سورة

# المائدة: ﴿ وَأَنزَلْنَآ إِلَيْكَ ٱلْكِتَبَ بِٱلْحَقِّ مُصَدِّقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ مِنَ ٱلْكِتَبِ وَمُهَيِّمِنًا عَلَيْهِ ﴾ [المائدة، الآية: ٤٨].

فالقرآن حاكم على كلّ الكتب السابقة، وهو أفضل الكتب التي أنزلها الله تعالى، وهذا يزيد من محبتنا لهذا الكتاب، وفرحنا به، والعمل بمقتضاه بكل يقين واطمئنان.







## الهزيــز

هو القوي الغالب الذي لا يُهزم، وهو الجليل الرفيع الشأن السالم من الذُّل، وللعبد من العزّة والرفعة بقدر طاعته للعزيز سبحانه وتعالى.

ورد هذا الاسم العظيم في كتاب الله تعالى (٩٢) مرة، منها قوله تعالى: ﴿ وَمَا نَقَعُواْ مِنْهُمْ إِلَّا أَن يُؤْمِنُواْ بِاللّهِ الْعَزِيزِ منها قوله تعالى: ﴿ فَلَا الْبَروج، الآية: ٨] وكذلك قوله تعالى: ﴿ فَلَا تَحْسَبُنَّ اللّهَ مُخْلِفَ وَعْدِهِ وَسُلَهُ ۚ إِنَّ اللّهَ عَزِيزُ ذُو النّفَامِ ﴾ تَحْسَبُنَّ اللّهَ مُخْلِف وَعْدِهِ وَسُلَهُ ۚ إِنَّ اللّهَ عَزِيزُ ذُو النّفَامِ ﴾ [إبراهيم، الآية: ٤٧].

### وأمام هذا الاسم العظيم أقول:

١ من أعظم أسباب طمأنينة القلب أن تستحضر أن الله الذي تعبده له العزّة الكاملة، فهو القوي الغالب لكل شيء، بل كل شيء تحت قهره وتصرفه.

٢- تنال يا أيها العبد من العزة والرفعة بقدر إيهانك بالعزيز



سبحانه، والسير على هديه ﴿ وَلِلَّهِ ٱلْمِنَّةُ وَلِرَسُولِهِ. وَلِلَّهِ ٱلْمِنَّةُ وَلِرَسُولِهِ. وَلِلْمُؤْمِنِينَ وَلَكِكَنَّ ٱلْمُتَفِقِينَ لَا يَعْلَمُونَ ﴾.

٣- مسكينٌ من يطلب العزة والمنعة من غير الله تعالى القائل:
 ﴿ اللَّذِينَ يَنَّخِذُونَ اللَّكَفِرِينَ أَوْلِيّاتَهُ مِن دُونِ اللَّهُ وَمِنِينَ أَيَبْنَغُونَ عِندَهُمُ اللِّعِزَّةَ فَإِنَّ الْعِزَّةَ لِلَّهِ جَمِيعًا ﴾ [النساء، الآية: ١٣٩].







# الجب الجب

هو العظيم الذي يُنفذ مشيئته على سبيل الإجبار والقهر في كل أحد، وهو الذي يَجْبُرُ الفقيرَ بالغنى، والمريضَ بالصّحة، والمحتاجَ بالعطاء، والمضطرَّ بالفرج.

وهو من أسماء الله تعالى التي لم تذكر في القرآن إلا مرة واحدة، وذلك في قوله تعالى: ﴿ هُوَ اللهُ اللَّذِي لَآ إِللهَ إِلَّا هُو اللَّهُ اللَّذِي لَآ إِللهَ إِلَّا هُو اللَّهُ اللَّذِي اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ

### وأمام هذا الاسم العظيم أقول:

١- يجب تعظيمُ الله تعالى ومدحُه والثناءُ عليه بها له من صفات العلو والقهر والرحمة.

٢- التأمُّل في معاني هذا الاسم العظيم يُثمر تواضعاً في القلب، وانكساراً بين يديه سبحانه وتعالى.. وطمعاً في فضله.

٣-ورد في الحديث الصحيح عند أحمد وأبي داود أن النبي ويلام كان يقول في ركوعه وسجوده: «سبحان ذي الجبروت والملكوت والكبرياء والعظمة».

٤-ابتعد عن المتجبّرين وعن صفاتهم، كي لا يصيبك مثلً
 ما أصابهم من قبل.

ومن صفاتهم: الطغيان، والاستكبار، والغرور، ولكن حكم الله يلاحقهم أينا كانوا ﴿ وَاسْتَفْتَحُوا وَخَابَكُ لُ حَكم الله يلاحقهم أينا كانوا ﴿ وَاسْتَفْتَحُوا وَخَابَكُ لُ جَبَادٍ عَنِيدٍ ﴾ [إبراهيم، الآية: ١٥]. وفي الحديث الصحيح قال عَلَيْهِ: «تحاجّت الجنّة والنّار، فقالت النّار: أوثرت بالمتكبرين والمتجبّرين ..»(١٠).



<sup>(</sup>١) رواه البخاري ومسلم.





# الهتكبر

هو العظيم المتعاظم عن كل سوء ونقص، والمتعالي عن ظلم عباده، القاهر لعتاة خلقه، وهو المتصف بالكبرياء، ومن نازعه في ذلك قصمه وعذّبه.

وقدوردهذا الاسم العظيم في القرآن مرةً واحدة، وذلك في قوله تعالى: ﴿ هُو اللَّهُ اللَّذِي لَا إِلَهَ إِلَّا هُو الْمَاكُ الْقُدُوسُ السَّكُمُ الْمُؤْمِنُ الْمُهَيْمِنُ الْمَكَرِيزُ الْجَبَّارُ الْمُتَكَبِّرُ ﴾ السَّكُمُ الْمُؤْمِنُ الْمُهَيْمِنُ الْمَكَرِيزُ الْجَبَّارُ الْمُتَكِبِّرُ ﴾ [الحشر، الآية: ٢٣].

### وأمام هذا الاسم العظيم أقول:

- ١- إن التأمل في عظمة الله تعالى ثم في ضعف مخلوقاته يُورث القلبَ إجلالاً له سبحانه، وتواضعاً أمام شرعه وخلقه.
- ٢- الله تعالى يستحق هذا الاسم، فهو القادر على كل شيء، والمطلع عليه، ولا يملك أحدُ في الوجود الخروجَ عن سلطانه.

٣- لا يوصف أحد بـ (المتكبر) على وجه المدح إلا الله تعالى.

وأما المخلوق فلا يناسبه إلا التواضع، فإن تكبر بردّ الحق، وغمط الناس عرّض نفسه للوعيد الشديد في قوله تعالى في الحديث القدسي: «العزّ إزاري والكبرياء ردائي، فمن نازعني عذبته» (۱).



<sup>(</sup>١) رواه مسلم.





## الكبير

١- ليكن تعظيمك لله تعالى أكبر وأجل من تعظيم أي معظم من البشر، فهو سبحانه أكبر من كل شيء في ذاته وصفاته وأفعاله وقدره وعِزّتِه وجلالِه، وقد أمرنا الله تعالى بتعظيمه فقال: ﴿ وَقُلِ ٱلْحَمْدُ لِلّهِ ٱلَّذِى لَمْ يَنَخِذُ وَلَدًا وَلَمْ يَكُن لَهُ وَلَيْ مِن الذَّلِ وَكَبِرُهُ تَكْمِيلًا ﴾ ولا يعظيمه فقال: ﴿ وَقُلِ ٱلْحَمْدُ لِلّهِ ٱلذِّي لَمْ يَخِذُ وَلَدًا وَلَمْ يَكُن لَهُ وَلِيٌ مِنَ الذَّلِ وَكَبِرُهُ تَكْمِيلًا ﴾ والإسراء، الآية: ١١١].

٢- ولهذا الاسم العظيم والوصف الجليل لربّنا تعالى،

شُرِع لنا التكبير في مواضع كثيرة من العبادة، منها: التكبير عند افتتاح الصلاة، وفي الانتقال فيها من ركن إلى ركن، والتكبيرات في الأذان، وكذلك في الطواف والسّعي، وعند رمي الجمرات، وبعد الصلوات.

٣-تذكّر وأنت تقول الله أكبر:

- أن الله أكبر بذاته من كل ذات.
  - 👌 و بعافيته من كل بلاء.
  - وبمغفرته من كل ذنب.
  - وبشفائه من كل مرض.
  - 👌 وبقدرته من كل عدو.

فالله أكبر كبيراً، والحمد لله كثيراً.







# الربُ

هو الذي يربي خلقه بنعمه وينشئهم شيئاً فشيئاً، وهو الذي يربي أولياءه بها يُصْلِحُ قلوبَهم، وهو الخالق المالك السيّد.

ذُكر هذا الاسم العظيم في القرآن أكثر من (٩٠٠) مرة منها قوله تعالى: ﴿ سَلَمُ قَوْلًا مِن رَّبِ رَحِيمٍ ﴾ [يس، الآية: ٥٨]، وقـوله: ﴿ كُلُواْ مِن رِّزْقِ رَبِّكُمْ وَٱشْكُرُواْ لَكَأْ، بَلَدَةٌ طَيِّبَةٌ وَرَبُّ عَفُورٌ ﴾ [سبأ، الآية: ١٥].

وفي الحديث قال النبي عَلَيْهِ: «السّواك مَطهَرةٌ للفمّ، ومرضاةٌ للربّ»(۱).

وروى مسلم كذلك عن ابن عباس أن النبي علي الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن أن أقرأ القرآن راكعاً أو ساجداً، فأما الركوع فعظموا فيه الربّ».

<sup>(</sup>١) رواه البخاري معلقاً ورواه أحمد والنسائي موصولًا.

#### وأمام هذا الاسم العظيم أقول:

- ١ اعلم أن أنبياء الله ورسله كان أكثرُ توسلهم لله باسمه «الرب»، وقد كان أكثر دعاء النبي ﷺ: «ربنا آتنا في الدنيا حسنة وفي الآخرة حسنة وقناً عذاب النّار»(١٠).
- ٢- من عرف أن الله ربُّه.. فإنه لا يجوز له أن يعبد غيره، أو أن يسأل سواه.. فليس أحدُّ ألبتّة أرحمَ بالعبد من ربّه الذي خلقه. وليس أحدُّ ألبتّة يستحق العبادة سواه.
- ٣- من آمن بالله ربّاً خالقاً رازقاً وجب عليه أن يؤمن بالله آمراً وناهياً ومشرّعاً ﴿ أَلَا لَهُ ٱلْخَلْقُ وَٱلْأَمِّنُ ﴾ [الأعراف، الآية: ٤٥]، فتوحيد الربوبية يستلزم توحيد العبادة.
   ﴿ يَتَأَيُّهَا النَّاسُ اعْبُدُواْ رَبَّكُمُ ٱلَّذِى خَلَقَكُمْ وَٱلَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ لَعَلَيْمُمْ تَتَقُونَ ﴾ [البقرة، الآية: ٢١].
  - ٤ يَقسِمُ بعض أهل العلم الربوبية ثلاثة أنواع:
  - وهداهم ورزقهم.

<sup>(</sup>١) رواه البخاري من حديث أنس.





وربوبية خاصة للمؤمنين، بتربية أجسادهم بالحلال وتربية قلوبهم بالإيمان.

**أ** ربوبية أخصّ للأنبياء والمرسلين بالوحي الذي ينزله الله إليهم، والاصطناع الذي منّ الله به عليهم.





### العظيم

هو الذي له العظمة المطلقة في ذاته وأسهائه وصفاته، ولذلك وجب على الخلق أن يعظموه ويجلّوه، وأن يعظموا أمره ونهيه.

وقد ورد هذا الاسم العظيم في كتاب الله تسع مرات، منها قـوله تعالى في آية الكرسي: ﴿ وَلَا يَتُودُهُۥ حِفْظُهُمَا وَهُوَ الْعَلِيُ الْعَظِيمُ ﴾ [البقرة، الآية: ٢٥٥].

وقوله تعالى: ﴿ فَسَيِّحُ بِٱسْمِ رَبِّكَ ٱلْعَظِيمِ ﴾ [الواقعة، الآية: ٩٦].

وثبت عن النبي على في دعاء الكرب قوله: «لا إله إلا الله الله العظيم الحليم، لا إله إلا الله ربُّ العرش العظيم، لا إله إلا الله ربُّ الساوات وربُّ الأرض وربُّ العرش الكريم»(۱).

وأمام هذا الاسم العظيم أقول:

١- إن أعظم ما يَصنعُ التعظيمَ لله في القلب هو النظر في

<sup>(</sup>١) رواه البخاري ومسلم.



أسمائه وصفاته سبحانه وتعالى، وكذلك التأمل في عظيم خلقه ومخلوقاته.

اعلم أن من أعظم الدلائل على تعظيم العبد لله تعالى هو تعظيم شرعِه، وقد قال سبحانه: ﴿ ذَالِكَ وَمَن يُعَظِّمُ هُوَ عَظْيم شَرعِه، وقد قال سبحانه: ﴿ ذَالِكَ وَمَن يُعَظِّمُ شَعَارٍ اللّهِ فَإِنَّهَا مِن تَقُوك الْقُلُوبِ ﴾ [الحج، الآية: ٣٦]، وقال تعالى: ﴿ ذَالِكَ وَمَن يُعَظِّمْ حُرُمَاتِ اللّهِ فَهُوَ خَيْرٌ لّهُ أَنْ وقال تعالى: ﴿ ذَالِكَ وَمَن يُعَظِّمْ حُرُمَاتِ اللّهِ فَهُو خَيْرٌ لّهُ أَنْ وقال تعالى: ﴿ وَاللّهِ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَيْ اللّهُ وَلَهُ وَمَن يُعَظّمُ مُ حُرُمَاتِ اللّهِ وَلَهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَهُ وَلَا لَهُ وَلَمْ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَهُ وَاللّهُ وَلَهُ وَلَا اللّهُ وَلَهُ وَلَمْ اللّهُ وَلَهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ اللّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّمُ اللّهُ وَلّهُ إِلَّا لَهُ وَلّهُ وَلّمُ وَلّهُ وَ

٣- معرفة العبد لعظمة الله تعالى يصنع في قلبه ثمرتين
 عظيمتين:

١ - الخضوع لله والتواضع أمام خلقه.

٢- عدم الخوف من المخلوق لأنّه ضعيف، ومها بلغت عظمته فليست بشيء أمام عظمة الله تعالى: ﴿ وَمَا قَدَرُوا اللهُ حَقَ قَدْرِهِ ﴾ [الزمر، الآية: ٢٧].

فكن من المتقين والمحسنين حتى يكون العظيم معك ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ مَعَ ٱلَّذِينَ ٱتَّقُواْ وَٱلَّذِينَ هُم مُحُسِنُونَ ﴿ اللَّهَ اللَّهَ مَعَ ٱلَّذِينَ اتَّقُواْ وَٱلَّذِينَ هُم مُحُسِنُونَ ﴾ [النحل، الآية: ١٢٨].

٣- اهدأ في صلاتك، واطمئن في ركوعك وليكن لك نصيبٌ من تعظيم ربّك...

وقد قال عَيْكِيُّ: «فأما الركوع فعظموا فيه الربِّ... »(١).



<sup>(</sup>١) رواه مسلم.







### القادر . القدير . المقتدر

القادر: هو القادر على كل شيء، فلا يعجزه شيء في الأرض ولا في السهاء، ولا يفوته مطلوب، وهو المقدِّرُ لكلّ شيء.

وقد ورد اسم الله القادر في القرآن (١٢) مرة، بعضها بصيغة المفرد كقوله تعالى: ﴿ قُلْ هُوَ ٱلْقَادِرُ عَكَ أَن يَبْعَثُ عَلَيْكُمْ عَدَابًامِن فَوْقِكُمْ ﴾ [الأنعام، الآية: ٢٥]، وبعضها بصيغة الجمع كقوله تعالى: ﴿ وَإِنَّا عَلَىٰ أَن نُرِيكَ مَا نَعِدُهُمْ لَقَدِرُونَ ﴾ [المؤمنون، الآية: ٩٥].

وأما القدير: فهو بمعنى القادر إلا أنه أبلغ من المدح لله تعالى.

وقد جاء في القرآن (٤٥) مرة، منه قوله تعالى: ﴿ وَلَكُلِّ وَجُهَةً هُو مُولِيّها ۚ فَٱسۡتَبِقُوا ٱلْخَيۡرَتِ ۚ أَيْنَ مَا تَكُونُوا يَأْتِ بِكُمُ ٱللَّهُ جَمِيعًا ۚ إِنَّ ٱللَّهَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴿ اللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ كُلُّ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّه

وأما المقتدر: اسم يدل على المبالغة في عظيم قدرة الله تعالى.

وقد ورد في القرآن (٤) مرات، واحدة منها بصيغة الجمع وهي في قوله تعالى: ﴿ أَوْ نُرِيَنَّكَ ٱلَّذِى وَعَدْنَهُمْ فَإِنَّا عَلَيْهِم الجمع وهي في قوله تعالى: ﴿ أَوْ نُرِيَنَّكَ ٱلَّذِى وَعَدْنَهُمْ فَإِنَّا عَلَيْهِم مُقَّتَدِرُونَ ﴿ إِنَّ اللَّذِي الآية: ٤٢]، وثلاث بصيغة المفرد كما في قوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلنَّقِينَ فِي جَنَّتِ وَنَهْرٍ ﴿ فَي مَقْعَدِ صِدْقٍ عِندَ مَلِيكٍ مُقَنَّدِمٍ ﴾ [القمر، الآيتان: ٥٥، ٥٥].

### وأمام هذه الأسماء الجليلة لربنا سبحانه وتعالى أقول:

- ١- ينبغي للعبد أن يكثر من مدح الله تعالى والثناء عليه وكثرة حمده.. بها له من القدرة المطلقة، فلا يعجزه شيء في الأرض و لا في السهاء.
- ٢ كم سيثمر علمك بقدرة الله تعالى من محبةٍ له وثقةٍ بوعده،
   و طمع في إعانته.. وخاصةً فيما يعجز الخلق عنه.
- ٣- تخيل نفسَك أبا مسعود البدري ﴿ وقد قال له النبي ﷺ وعد ما رآه يضرب غلاماً له: «اعلم أبا مسعود أن الله أقدرُ عليك منك على هذا الغلام» [رواه مسلم].





وهذا العلم يمنع العاقلَ من ظلم أيّ أحد مهم بلغت قدرة الظالم، وضعف المظلوم.





### الخالق . . الخلاق

أما الخالق: فهو المبدع لجميع الخلق على غير مثال سابق. وقد ورد اسم الله الخالق في كتابه ثماني مرات.

بعضها بصيغة الجمع كقوله تعالى: ﴿ ءَأَنتُمْ تَخَلُقُونَهُ وَ أَمْ نَحْنُ اللَّهِ وَاللَّهِ مَا اللَّهِ ٤٠].

وبعضها بصيغة المفرد كقوله تعالى: ﴿ هُوَ اللّهُ الْخَلِقُ اللّهُ الْخَلِقُ اللّهُ الْخَلِقُ اللّهُ الْخَلِقُ اللّهَ الْمُارِئُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّ

وأما الخلاق: اسم يدل على كثرة ما يخلق الله تعالى، فهو سبحانه لم يزل يخلق و لا يزال على هذا الوصف العظيم.

وقد ورد في القرآن مرتين، أو لاهما في قوله تعالى: ﴿ إِنَّ رَبِّكَ هُوَ ٱلْخَلَقُ ٱلْعَلِيمُ ۞ ﴾ [الحجر، الآية: ٨٦].



وثانيهما في قوله تعالى: ﴿ أُولَيْسَ الَّذِي خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ بِقَادِرٍ عَلَىٰ أَن يَخْلُقَ مِثْلَهُم بَلَىٰ وَهُوَ الْخَلَّاقُ الْعَلِيمُ ﴾ وَالْأَرْضَ بِقَادِرٍ عَلَىٰ أَن يَخْلُقَ مِثْلَهُم بَلَىٰ وَهُوَ الْخَلَّاقُ الْعَلِيمُ ﴾ [يس، الآية: ٨١].

#### وأمام هذين الاسمين العظيمين أقول:

١ - تذكّر أنه لا يُحصِي خلق الله تعالى إلّا هو سبحانه، وهذا يورث في قلبك تعظيماً وإجلالاً لربك الخلّاق.

٧- هنا نتذكر قول النبي عَلَيْ لَجُويرية ﴿ القد قلت بعدك أربع كلمات ثلاث مرات لو وُزِنَت بما قلت منذ اليوم لوزنتهن : سبحان الله وبحمده عدد خلقه ورضى نفسه وزِنَة عرشه ومِداد كلماته (''). فالزمه ذكراً... وتأمّله فِكراً.

٣- الإيهان بأن الله هو الخالق يستلزم الإيهان بأن الله تعالى هو المستحق وحده للعبادة، وأنه لا شرعَ إلا شرعُه وقد قال تعالى : ﴿ أَلَا لَهُ ٱلْخَافُ وَٱلْأَمْنُ تَبَارَكَ ٱللّهُ رَبُّ ٱلْمَاكِمِينَ ﴾ قال تعالى : ﴿ أَلَا لَهُ ٱلْخَافُ وَٱلْأَمْنُ تَبَارَكَ ٱللّهُ رَبُّ ٱلْمَاكِمِينَ ﴾ [الأعراف، الآية: ٤٥]. أما الملاحدة التائهون فيقولون: ليس له الخلق ولا الأمر؛ لأنهم لا يؤمنون بوجود الله.

<sup>(</sup>١) رواه مسلم.

وأما المشركون المتناقضون فيقولون: له الخلق وليس له الأمر.

وأما المؤمنون المهديّون فيقولون كما قال ربهم: ﴿ أَلَا لَهُ اللَّهُ وَأَلْأَمْنُ ﴾.







# البارك ً

هو الذي أوجد ما قدّره من المخلوقات وأخرجها إلى الوجود.

وقد ورد هذا الاسم العظيم في كتاب الله تعالى ثلاث مرات.. معرّفاً مرةً في قوله تعالى: ﴿ هُو اللهُ الْخَلِقُ الْبَارِئُ اللهُ الْمُصَوِّرُ ﴾ [الحشر، الآية: ٢٤]. ومضافاً مرتين: ﴿ وَإِذْ قَالَ مُوسَىٰ لِقَوْمِهِ مِنْ يَعَوِّمِ إِنَّكُمْ ظَلَمْتُمْ أَنفُسَكُم بِأَيِّخَاذِكُمُ الْعِجْلَ فَتُوبُوا إِلَى بَارِبِكُمْ فَاقْنُلُوا أَنفُسَكُمْ ذَلِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ عِند بَارِبِكُمْ ﴾ فَتُوبُوا إِلَى بَارِبِكُمْ فَاقْنُلُوا أَنفُسَكُمْ ذَلِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ عِند بَارِبِكُمْ ﴾ [البقرة، الآية: ٤٥].

### وأمام هذا الاسم العظيم أقول:

كم يزيد التأمل فيها خلقه الله وبرأه مما لا يحصيه إلا هو سبحانه، من تعظيم الله وتسبيحه والثناء عليه.





#### الهصيور

هو الذي جعل خلقه على الصور التي شاءها لهم بمقتضى حكمته وعلمه ورحمته.

ورد هذا الاسم العظيم مرة واحدة في كتاب ربنا عز وجل، وذلك في سورة الحشر: ﴿ هُوَ ٱللَّهُ ٱلْخَلِقُ ٱلْبَارِئُ الْمُصَوِّرُ ﴾ [الحشر، الآية: ٢٤].

وأمام هذا الاسم العظيم أقول:

الذي خلقنا وأحسن عليه الذي خلقنا وأحسن تصويرنا، قال تعالى: ﴿ خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ بِٱلْحَقِ وَصَوَّرَكُورُ وَاللَّهِ ٱلْمَصِيرُ اللَّهَ ﴾ [التغابن، الآية: ٣].

فلنكثر من الحمد له، والثناء عليه، والشكر لآلائه.

٢- لا ينقضي عجبك وأنت تتأمل في جزء يسير مما خلقه الله تعالى وصوره من البشر والحيوان واختلاف أطوالها وأشكالها، وتباين ألوانها وأحجامها، فسبحانك ربّنا ما



أعظمك من خالق...! وما أجملك من مصوّر!: ﴿ هُوَ اللَّهِ مِن مُصوّر!: ﴿ هُوَ اللَّهِ مُواللَّهُ إِلَّا هُوَ الْعَزْمِينُ اللَّذِي يُصَوِّرُكُمْ فِي ٱلْأَرْحَامِ كَيْفَ يَشَآءٌ لَا ٓ إِلَهُ إِلَّا هُوَ ٱلْعَزْمِينُ الْخَيْمِيمُ اللَّهِ اللَّهِ : ٦].

٣- لمعرفة الفرق بين الخالق والبارئ والمصور أقول كما قال
 صاحب أضواء البيان رحمه الله تعالى:

- **الخالق:** هو المُقَدِرِّ قبل الإيجاد.
- والبارئ: هو المُوجِد من العدم بعد التقدير.
- والمصوِّر: هو المُشَكِّلُ للموجود بعد إيجاده.







# الأول

هو الذي لم يكن شيء قبله، بل كل المخلوقات إنها حدثت بخلقه سبحانه لها، وأما هو سبحانه فلا ابتداء لوجوده.

وقد ورد اسم الأول والآخر في قوله تعالى: ﴿ هُو ٱلأَوّلُ وَالْأَوّلُ وَاللَّهِرُ وَٱلْبَاطِنُ ۗ وَهُو بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ اللَّهِ [الحديد، الآية: ٣].

وكذلك في سنة النبي عَلَيْهُ، في حديث أبي هريرة في دعاء النوم ومنه: «اللهم أنت الأول فليس قبلك شيء، وأنت الآخر فليس بعدك شيء..»(١).

### وأمام هذا الاسم العظيم أقول:

١ - كم يزيدك من تعظيم ومحبّة حين تعلم أن الله كان ولم
 يكن شيء قبله، ولا معه ولا ابتداء لوجوده عز وجل،
 وهذه صفة الإله الحق.

٢- اعلم أن كلّ ما سوى الله تعالى كان بعد أن لم يكن،

<sup>(</sup>١) رواه مسلم.





فأنعم الله عليه بنعمة الإيجاد والإعداد والإمداد، فله الحمد في الأولى والآخرة.

٣- عبو ديتك لله الأول تعني عبادتك للمبتدئ بكل إحسان.

وكم يزيد هذا في قلبك من الطمأنينة به والثقة بوعده.





### ألأخصر

هو الذي ليس بعده شيء فهو الباقي، وكل من على الأرض فان، ثم مرجعهم إليه، ولا انتهاء لوجوده عز وجل.

### وأمام هذا الاسم العظيم أقول:

١ - اعلم أن كلَّ موجودٍ سوى الله تعالى قد سُبِقَ بعدم، ثم
 لما أوجده الله تعالى فإنه موعود بنهاية وفناء، ومن كتب
 الله له الخلود فإنها استمد خلوده من فضل ربه وتقديره.

٢-عبوديتك لله الآخر تعني عبادتك للحي الذي لا يموت ولا يزول، فكل من تعتمد عليه له نهاية ينتهي عندها إلا الله تعالى فهو الآخر الذي لا شيء بعده، ولا نهاية له، فلتتعلق القلوب بالله ولتباشر الجوارح الأسباب.









# 📖 الظاهر…الباطن

أما الظاهر: فهو العالي فوقَ كلِّ شيء، فلا شيء أعلى منه، وهو القاهر لكل شيء والمحيط به.

وأما الباطن: فهو الذي ليس دونه شيء، فلا شيء أقربُ إلى شيء منه، وهو المطلع على السرائر والخفايا.

وكذلك في حديث النبي عَلَيْ في حديث أبي هريرة في دعاء النوم وفيه: «وأنت الظاهر فليس فوقك شيء وأنت الباطن فليس دونك شيء»(١٠).

وأمام هذين الاسمين العظيمين أقول:

١- معرفتك بهذين الاسمين يزيد من علمك بكمال الله
 تعالى، ومن تعظيمك ومحبتك له.

<sup>(</sup>١) رواه مسلم.

٧- من أعظم ما يبعث التواضع في القلب هو النظر إلى ضعفك أمام عظمة الله تعالى، ومن عظمته ما في هذين الاسمين اللذين يدلان على إحاطة الله تعالى بكل خلقه زماناً ومكاناً فهو الأول وما سواه فهو حادث ومخلوق، وهو الآخر وكل ما سواه ففانٍ وزائل، وهو الظاهر فكل ما سواه مضمحل عند عظمته وعلوّه، وهو الباطن وكل ما سواه فقريب منه مها بَعُدَ، ومشهودٌ لديه مها اختفى.







## السّميح

هو الذي أحاط سمعه بكل سرّ ونجوى، وكل جهر وإعلان، بل بكل الأصوات مهما دقّت أو عظمت، وهو المجيب لمن دعاه.

ورد هذا الاسم العظيم في القرآن (٤٥) مرة، منها قوله تعالى: ﴿ إِنَّ اللهُ سَمِيعٌ بَصِيرٍ ﴾ [المجادلة، الآية: ١].

وقوله عز وجل في سورة البقرة: ﴿ وَإِذْ يَرْفَعُ إِبْرَهِ عُمُ ٱلْقَوَاعِدَ مِنْ ٱلْبَيْتِ وَإِسْمَعِيلُ رَبِّنَا لَقَبَّلُ مِنَا ۖ إِنَّكَ أَنْتَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ ﴿ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الل

### وأمام هذا الاسم العظيم أقول:

1- ما أجمل وأيسر منهج أهل السنة والجماعة أمام هذه الأسهاء لربّنا -عز وجل-، فهم يقولون بكل وضوح: نُثبِتُ ما أثبته الله لنفسه في كتابه أو على لسان رسوله على في وننفي المهاثلة، فلله سَمْعٌ يليق بجلاله وعظمته، وللمخلوق سمع يليق بضعفه وفقره، قال الله تعالى في

سورة الشورى عن نفسه: ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ عَنَ أَهُ وَهُوَ السَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ ﴾ [الشورى، الآية: ١١].

وقال في سورة النساء عن المخلوق: ﴿ يُرِيدُ اللَّهُ أَن يُحَفِّفَ عَنكُمٌ ۚ وَخُلِقَ ٱلْإِنسَانُ ضَعِيفًا ۞ ﴾ [النساء، الآية: ٢٨].

٢ - كما تحذر أن تُسْمِعَ الله ما يُسخِطُه، فكذلك.. احرص على أن تُسْمِعَ الله ما يُرضيه.

٣- إلى كل محتاج (وكلّنا محتاج) أقول: ربما يسمع البشر شكواك.. لكن ربما أيضاً لا يستطيعون مساعدتك. أما الله تعالى فهو سميعٌ لشكواك، وعالم بحالك، ومجيب لدعائك ما صدقت معه، وقد قال إبراهيم في سورة إبراهيم: ﴿إِنَّ رَبِّ لَسَمِيعُ ٱلدُّعَالِ ﴾ [إبراهيم، الآية: ٣٩].







### البص البص

هو الذي أحاط بصرُه بجميع الموجودات في عالم الغيب والشهادة، مهم خفيت أو ظهرت، ومهم دقت أو عظمت.

وقد ذُكر هذا الاسمُ العظيم في القرآن (٤٢) مرة، منها قوله تعالى: ﴿ وَهُو السَّمِيعُ الْبَصِيرُ ﴾ [الشورى، الآية: ١١].

وقوله تعالى في سورة الإسراء: ﴿ وَكَفَىٰ بِرَبِكَ بِذُنُوبِ عِبَادِهِ عَبَادِهِ عَبَادِهُ عَبْدُهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَبَادِهِ عَبْدِهِ عَبْدِهِ عَبْدَ عَبْدَ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَبْدَ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَبْدُهُ عَلَيْهِ عَلَ

### وأمام هذا الاسم العظيم أقول:

١ - تعبد لله تعالى بمدحه والثناء عليه، على ما له من البصر الذي وسع كل شيء في السهاوات والأرض ﴿ اللَّذِي لَهُ, مُلكُ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ وَاللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءِ شَهِيدُ اللهِ ﴾ [البروج، الآية: ٩].

٢ - احرص على أن يراك الله تعالى في مواطن رضاه كما تحذر
 أن يراك الله في مواطن سخطه، وتذكّر قوله تعالى لنبيه

عَلَيْهُ فِي سورة الشعراء ﴿ النَّذِي يَرِيكَ حِينَ تَقُومُ ﴿ وَتَقَلُّبُكَ فِي السَّاحِدِينَ ﴿ السَّعراء، الآيات: السَّاحِدِينَ ﴿ السَّعراء، الآيات: السَّاحِدِينَ ﴿ السَّعراء، الآيات: ١٨٨-٢١٨].

٣- سِرْ على ما سار عليه السلف الصالح وأهل السنة من النهج القويم، والدرب السهل السليم، فاعتقد أن لله بصراً كما أثبته لنفسه، يليق به وبجلاله وسلطانه، فصفة البصر من صفات الكمال، وقد أنكر إبراهيم على أبيه عندما عبد ما لا يبصر ولا يسمع: ﴿ إِذْ قَالَ لِأَبِيهِ عَلَى أَبِيهُ عَنْكُ شَيْئًا اللهِ عَنْدَا لَا يَسْمَعُ وَلَا يُبْصِرُ وَلَا يُغْنِى عَنْكُ شَيْئًا اللهِ ﴾ [مريم، الآية: ٢٤].

٤- علمك بأن الله تعالى سميع لكل صوت، وبصير بكل شيء في هذا الوجود، يبعث في نفسك طمأنينة تنتظر من خلالها فرج الله تعالى لك وللمسلمين في كل مكان، وتنتظر أخذ الله للظالمين الطغاة المتجبرين...







### ع في المعاملة

هو الذي يمحو الذنب، ويتجاوز عنه، ولا يعاقب عليه مع استحقاق العبد للعقاب.

ورد هذا الاسم العظيم في القرآن خمس مرات، منها قوله تعالى: ﴿ إِن نُبَدُواْ خَيْرًا أَوْ تُخَفُوهُ أَوْ تَعَفُواْ عَن سُوٓءٍ فَإِنَّ اللّهَ كَانَ عَفُواً قَدِيرًا ﴾ [النساء، الآية: ١٤٩].

وقوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَفُوًّا غَفُورًا ﴾ [النساء، الآية: ٤٣].

### وأمام هذا الاسم العظيم أقول:

- ١ مشاهدتك لعظيم عفو الله تعالى عن عباده يزيد من
   عبتك له وطمعك فيها عنده.
- ٢ معرفة العبد بجميل عفو الله تعالى يزيل عن قلبه كلَّ
   يأسِ يمكن أن يتسلل إليه.
- ٣- من طلب عفو الله تعالى بصدق فهو جدير بأن يعفو الله
   عنه، وخاصةً إذا شَفَعَ مع صدقه ندماً على ما كان منه

من المعصية، ومحاولةً جادّةً للسير على الطريق المستقيم.

٤- من أعظم ما يُكسبك عفو الله -عز وجل- أن تتحلى بالعفو مع خلقه، فهو سبحانه عفو يحبّ العفو. وقد قال رسوله عليه (ما زاد الله عبداً بعفو إلا عزّاً) (۱).

وقال في كتابه مُعْظِّماً أجر العافين: ﴿ وَجَزَّوُا سَيِّئَةٍ سَيِّئَةُ مَنْ عَفَ وَجَزَّوُا سَيِّئَةٍ سَيِّئَةُ مِ

٥- هناك حالات يكون الخطأ فيها جسيهاً، فيصعب العفو فيها على النفس، لتذكرها شناعة الخطأ، ولا حلّ لها إلاّ بأن يتذكر العبد ربّه سبحانه وتعالى، ومحبته للعافين عن عباده، ولذيذ عفوه عنهم، وكريم ما أعده لهم، فهنا تسكُنُ النفس من ثورة الانتقام، بل ويستحيل القلق إلى لذة واطمئنان.

وخير مثال على ذلك، ما فعله يوسف -عليه السلام-مع إخوته وقد فعلوا به ومعه ما تعلمه، ومع هذا كله يقولها بلا تردد: ﴿ لَا تَثْرِيبَ عَلَيْكُمُ ٱلْيُوْمَ لِيَغْفِرُ ٱللهُ لَكُمُ وَهُو اَرْحَمُ الرَّحِمِينَ ﴾ [يوسف، الآية: ٩٢].

<sup>(</sup>١) رواه مسلم.





### الغفهر.. الغفار

فالغفور: هو الذي يستر الذنب على صاحبه و لا يفضحه ولا يعاقبه عليه.

ورد اسم الغفور في القرآن (٩١) مرة، وجاء في أكثرها مقترناً باسمه الرحيم.

كما في قوله تعالى: ﴿ ۞ نَبِيٌّ عِبَادِيّ أَنَا ٱلْغَفُورُ الرَّحِيمُ اللَّهِ الحَجر، الآية: ٤٩].

وكما في قوله تعالى: ﴿ قُلْ يَعِبَادِى الَّذِينَ أَسْرَفُواْ عَلَىٰ اللَّهُ مِعْ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللّ

والغفار: اسم دال على كثرة مغفرة الله لعبده المذنب المستغفر.

ورد اسم الغفار في (٥) مواضع من القرآن: منها قوله تعالى: ﴿ فَقُلْتُ ٱسۡتَغۡفِرُوا رَبَّكُمُ إِنَّهُۥ كَانَ غَفَّارًا ﴾ [نوح، الآية:

١٠]، وقوله تعالى: ﴿ وَلِنِّي لَغَفَّارُ لِمَن تَابَ وَءَامَنَ وَعَمِلَ صَلِيحًا ثُمَّ الْمَتَدَىٰ ﴾ [طه، الآية: ٨٢].

وأمام هذين الاسمين العظيمين أقول:

١ - كم سيزيد في محبتك لله تعالى والطمع في فضله، علمك
 و تفكُّرك في سعة مغفرة الله تعالى على عباده مع عظيم
 ذنوبهم، فله الحمدُ والثّناء الحسن.

٣- هل تذكر مافعله المشركون مع رسول الله على ايذاء له ولأصحابه، ومع هذا كله يُنزل الله تعالى على نبية هذا ﴿ قُل لِللَّذِينَ كَفَرُوا إِن يَنتَهُوا يُغَفّر لَهُم مّا فَد سَلَفَ وَإِن يَعُودُوا فَقَد مَضَتْ سُنتُ ٱلأُولِينَ ﴾ فَد سَلَفَ وَإِن يَعُودُوا فَقَد مَضَتْ سُنتُ ٱلأُولِينَ ﴾ [الأنفال، الآية: ٣٨]، فيا ربّ لك الحمد في الأولى والآخرة.





# الستّير

هو الذي يستر على عبده، فلا يفضحه بين خلقه، وهو المحبّ من عبده أن يستر على نفسه وعلى غيره.

ولم يرد هذا الاسم العظيم في القرآن، وإنها ورد في سنة النبي على النبي على الخديث عن يعلى بن أُمَيّة أن رسول الله على النبي على النبي فعيه الحديث عن يعلى بن أُميّة أن رسول الله على رأى رجلاً يغتسل بالبراز بلا إزار، فصعد المنبر فحمد الله وأثنى عليه ثم قال: «إن الله عز وجل حيّي ستير يحب الحياء والستر، فإذا اغتسل أحدكم فليستتر» (۱).

وأمام هذا الاسم العظيم أقول:

١- التأمُّل في اسم الله السّتير والتفكُّر في معناه يزيد في محبة العبد لربه تعالى، ويطمّعه في عظيم فضله، ولذلك وجب على العبد كثرة الثناء على ربه تعالى، ومدحه على عظيم نعمته، وجميل ستره.

<sup>(</sup>١) رواه أبو داود.

٢-ليكن في خاطرك قول النبي عَلَيْكَةٍ: «ومن ستر مسلماً ستره الله يوم القيامة»(١).

فالله يحبّ من عبده أن يستر على نفسه، وأن يستر على غيره؛ لينال ستر الله عليه في الدنيا والآخرة.

٣- احذر من هتك ستر أسْدَلَهُ الله عليك أو على أحدٍ من إخوانك، وقد قال نبينا عليه في ذلك قو لا عظيماً: «كل أمتى معافى إلا المجاهرين....)

٤ - ويلٌ لمن انطبقت عليه آية النّور: ﴿ إِنَّ ٱلنَّينَ يُحِبُّونَ أَن تَشِيعَ ٱلْفَخِشَةُ فِي ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَمُمْ عَذَابُ ٱللِيمُ فِي ٱلدُّنيا وَٱلْآخِرَةِ وَالنّور، الآية: ١٩].
 وَٱللَّهُ يَعَلَمُ وَأَنتُمْ لاَ تَعْلَمُونَ اللهِ ﴿ [النور، الآية: ١٩].



<sup>(</sup>١) رواه البخاري ومسلم.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري.





## الحليم

هو الذي لا يُعَجِّل العقوبة على عباده مع قدرته على عقابهم، بل يصفح عنهم ويغفر لهم إذا استغفروه.

وقوله تعالى في سورة التغابن: ﴿ إِن تُقُرِضُوا اللَّهَ قَرْضًا حَسَنًا يُضَاحِفُهُ لَكُمُ وَيَغْفِرُ لَكُمُ وَاللَّهُ شَكُورٌ حَلِيكُ ﴿ اللَّهَ اللَّهُ اللَّهُ شَكُورٌ حَلِيكُ ﴿ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّالَاللَّهُ اللَّهُ اللَّالَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

وروى البخاري ومسلم عن ابن عباس قال: كان النبي عباس عند الكرب يقول: «لا إله إلا الله العظيم الحليم، لا إله إلا الله ربّ الساوات والأرض وربّ العرش العظيم».

وأمام هذا الاسم العظيم أقول:

١ - اعلم أنه لا يستحق أحدٌ صفة الحلم إلا أن يكون قادراً

على العقاب، فالصافح مع العجز لا يسمى حليها، وليس أحدٌ أقدرَ على أحد كقدرة الله تعالى على من عصاه، ومع ذلك يغفر ويعفو ويحلم ويمهل، فله الحمد في الأولى والآخرة.

٢- كما تحمد الله تعالى على حلمه، فاحذره عز وجل أن يغضب، فعجّل باستغفاره وطلب العفو منه وسرعة الفيئة إليه: ﴿ فَفُرُّوا إِلَى ٱللَّهِ ۚ إِنِي لَكُمْ مِّنَهُ نَذِيرٌ مُّبِينٌ ﴿ اللهِ النّالِية: ٥٠].

٣- الحليم سبحانه، يحب العبد الحليم، بل صفة الحلم من أعظم نعم الله على عبده، وقد فاز بها إبراهيم وإسماعيل
 -عليهما السلام- بشهادة الله لهما.

﴿ إِنَّ إِبْرَهِيمَ لَحَلِيمٌ أَوَّاهٌ مُّنِيثٌ ١٠٠ ﴾ [هود، الآية: ٧٥].

وقال عن إسماعيل: ﴿ فَبَشَّرْنَهُ بِغُلَامٍ حَلِيمٍ ﴾ [الصافات، الآية: ١٠١].

وقال النبي عليه لأشج عبد قيس: «إن فيك خصلتين يجبها الله ورسوله: الحلمُ و الأناة»(١).



<sup>(</sup>١) رواه مسلم.



٤- اعلم أن صفة الحلم لها أسبابها الموصلة إليها...
 فتمسّك بها لتصل، وتذكّر ما ورد في الحديث: «إنها الحلم بالتحلّم» [رواه الطبراني].





### 4,411

اسم دال على علم الله بدقائق الأمور، وأنه لا تخفى عليه خافية، وأنه يوصل الخير والنفع إلى عباده من وجوه خفية من حيث لم يحتسبوا، وهو كذلك خفي عن خلقه في الدنيا فلا يرونه إلا في جنات النعيم يوم القيامة.

ورد هذا الاسم العظيم في كتاب الله تعالى (٧) مرات، منها قوله تعالى: ﴿ لَا تُدَرِكُ ٱلْأَبْصَرُ ۗ وَهُوَ يُدَرِكُ ٱلْأَبْصَرُ ۗ وَهُوَ يُدَرِكُ ٱلْأَبْصَرُ ۗ وَهُوَ اللَّهِ عَالَى: ﴿ لَا تُدَرِكُ ٱللَّابِعَامِ، الآية: ١٠٣].

وقوله تعالى في سورة الملك: ﴿ أَلَا يَعْلَمُ مَنْ خَلَقَ وَهُو ٱللَّطِيفُ اللَّطِيفُ اللَّهِ: ١٤].

وكذلك قوله تعالى: ﴿ إِنَّ رَبِّ لَطِيفٌ لِّمَا يَشَاءُ ۚ إِنَّهُۥ هُوَ ٱلْعَلِيمُ الْحَكِيمُ ﴾ [يوسف، الآية: ١٠٠].

وأمام هذا الاسم العظيم أقول:

١ - تعظيمُ الله تعالى والثناءُ عليه ومدحُه و محبتُه من أعظم ما يُثمره معرفةُ اسم الله اللطيف.



٢- إذا اشتدت عليك الأمور وأنت المطيع لربّك فترقب فرج الله وتَتابُع نعمتِه عليك، ولا تتعجل بالحكم على ظواهر الأقدار، فكم من ضيق كان مصدراً للسّعة، وكم من شدة كانت منبعاً للتيسير ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِبَ ءَامَنُواْ لا يَجِلُ لَكُمْ أَن تَرِثُواْ ٱلنِسَاءَ كَرُهَا وَلا تَعْضُلُوهُنَ لِتَدُهَبُواْ بِبَعْضِ مَن عَدَة عَالِيَ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهَ المَا اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ المُلْمَاءِ المُلْمَاءِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ المُلْمَاءُ اللهِ اللهِ المُلْمَاءُ اللهِ المُلْمَاءُ اللهُ المُلْمَاءُ اللهِ المُلْمَاءُ اللهُ المُلْمَاءُ اللهُ المُلْمَاءُ اللهِ المَاءُ المَ

٣- اعلم أن من معاني اللطف: البرَّ والحفاوة والإكرام،
 فالطُف بمن تحت يدك علّ الله أن يريك من آثار ألطافه
 ما لا يخطر لك على بال.



### الوتح

#### هو الواحد الذي لا شريك له.

ورد هذا الاسم العظيم في سنة النبي عَلَيْهُ حيث قال في الحديث المتفق عليه: «إن لله تسعة وتسعين اسماً مائة إلا واحداً، من أحصاها دخل الجنة، وإن الله وتر يجب الوتر» وفي لفظ: «من حفظها».

### وأمام هذا الاسم العظيم أقول:

١ على العبد أن يُعَظّم ربَّه تعالى ويُثني عليه بها هو أهله،
 فهو الوتر الذي لا شريك له ولا مثيل، لا في ذاته سبحانه، ولا في أسهائه وصفاته.

٢ على العبد أيضاً أن لا يعبد إلا هذا العظيم سبحانه، فهو
 المتفرد بالكمال المطلق وكل ما سواه فهو ناقص.

ولهذا المعنى قال عليه الصلاة والسلام لابن عباس: "إذا سألت فاسأل الله، وإذا استعنت فاستعن بالله"(١).

<sup>(</sup>١) رواه الترمذي.





## الجهيل الجهيل

هو الجميل في ذاته وأسمائه وصفاته وأفعاله جمالاً مطلقاً، وكلَّ جمالٍ في خلقه فهو منه سبحانه وتعالى.

ورد هذا الاسم العظيم في سنة النبي ﷺ فقد قال عن ربِّه تعالى: «إن الله جميل يحب الجمال»(۱).

#### وأمام هذا الاسم الجميل أقول:

١- إذا تذكّر العبدُ واستحضر ما لربّه تعالى من الجمال المطلق، زاد ذلك من محبته له، والشوق إلى لقائه، والعمل من أجل النظر إليه، فما أُعطِي المؤمنون في الجنة أعظمَ من النظر إلى الله تعالى.

٢- تقرّب إلى الله الجميل سبحانه بها يجبه من جميل الأفعال والأقوال والأخلاق، فهو جميل يحب من عبده التجمّل بطهارة الظاهر ونقاء الباطن.

<sup>(</sup>١) رواه مسلم.



### الملك...الأعلك...المتحال

هو الذي له علو الشأن وعلو القهر وعلو الذات، وهو المتعالي الذي ذل أمام علوه كل شيء، وليس فوقه شيء، بل كل شيء تحت قهره وسلطانه.

أما اسمه تعالى «العليّ» فقد ورد في كتاب الله تعالى ثماني مرات، منها قوله تعالى في آية الكرسي: ﴿ وَسِعَ كُرْسِيُّهُ السَّمَاوَتِ وَاللَّرْضَ وَلَا يَتُودُهُ وَفَظُهُما فَهُو الْعَلِيُّ الْعَظِيمُ ﴾ السَّمَاوَتِ وَالْمَلِيُّ الْعَظِيمُ ﴾ [البقرة، الآية: ٢٥٥].

واسمه الأعلى جاء في قوله: ﴿ سَيِّج ٱسْمَ رَبِّكَ ٱلْأَعْلَى ﴿ آ ﴾ } الأعلى الآية: ١].

وأما اسمه المتعال فقد ورد مرة واحدة في سورة الرعد في قوله تعالى: ﴿ عَالِمُ ٱلْفَيْبِ وَٱلشَّهَادَةِ ٱلْكَبِيرُ ٱلْمُتَعَالِ ﴾ [الرعد، الآية: ٩].

وأمام هذه الأسماء الجليلة أقول:

١ - المستحق للتكبّر حقاً هو الله تعالى، وأما المخلوق فلا





يناسبه إلا الخضوع لربه الأعلى، والرضا بشرعه، والتواضع لخلقه.

٣- جميلٌ هنا أن نُذكر بمعنى قوله تعالى: ﴿ لِلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ لِا لِلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ لِا لِللَّهِ مَثَلُ ٱلسَّوْءِ وَلِلَّهِ ٱلْمَثَلُ ٱلْأَعْلَىٰ وَهُو ٱلْمَزِذُ ٱلْحَكِمُ لِللَّهِ اللَّهُ وَاللَّهُ وَصَفَ اللَّهُ وَصَفَ السَّوء مِن الكفر والشرك والجهل.





### الهاحد الأحد

هو الذي توحد وتفرّد بجميع الكمالات المطلقة لا يشاركه فيها مشارك، وليس كمثله شيء.

اسمه تعالى الأحد لم يرد في القرآن إلا مرةً واحدة، وذلك في سورة الإخلاص: ﴿ قُلُ هُو اللّهُ أَحَدُ ﴾، وورد كذلك في السنة، فعن عبد الله بن بريدة عن أبيه أن رسول الله على سمع رجلاً يقول: «اللهم إني أسألك بأني أشهد أنك أنت الله لا إله إلا أنت الأحد الصمد الذي لم يلد ولم يولد ولم يكن له كفواً أحد» فقال على: «لقد سألت الله بالاسم الذي إذا سئل به أعطى، وإذا دعي به أجاب» (1).

وأما اسمه تعالى الواحد فقد ورد في أكثر من موضع في القرآن الكريم منها قوله تعالى: ﴿ لَقَدْ كَفَرَ اللَّذِينَ قَالُوٓا في القرآن الكريم منها قوله تعالى: ﴿ لَقَدْ كَفَرَ اللَّذِينَ قَالُوٓا إِلَكُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ ا

<sup>(</sup>١) رواه الترمذي.





#### وأمام هذين الاسمين العظيمين أقول:

- ١- لأن الله واحد متفرد في ذاته وصفاته وربوبيته، فهذا يوجب على العبد أن يوحد الله تعالى اعتقاداً وعملاً، فلا يعبد إلا هو، ولا يَحكُمُ إلا بشرعه.
- ٢- اعلم أنه لاسعادة لهذا القلب ولا استقرار له إلا بتوحيد الله تعالى، وتوجّه القلب بجمعيّته إليه، وبقدر التفات القلب إلى غيره يكون القلق والوحشة، وأسعد الناس على الإطلاق هو أعظمهم توحيداً، وعلى رأسهم الأنبياء والمرسلون.
- ٣- لم يقترن اسم الله الواحد في القرآن الكريم إلا مع اسمه القهّار، لأن من موجبات اسمه الواحد أن يكون قاهراً لكل شيء، وكما قال السعدي -رحمه الله تعالى-«فالواحد لا يكون إلا قهّاراً، والقهّار لا يكون إلا واحداً، وذلك ينفي الشركة من كلّ وجه».
- ٤- ذكر العلماء -رحمهم الله تعالى- بعض الفروق بين اسمه سبحانه «الواحد» واسمه «الأحد»، منها:

١- أن «أحد» أبلغ في النفي من «واحد».

يقال: ما في الدار واحد، ويجوز أن يكون هنا اثنان أو ثلاثة، أمّا إذا قيل: ما في الدار أحد فهو نفي لوجود الجنس بالمرّة.

٢- أن الواحد يصلح معه النفي والإثبات فتقول: قام واحدٌ ولم يقم واحدٌ، أمّا أحدٌ ففي النفي فقط.

٣- لا يوصف أحد بالأحديّة إلّا الله تعالى فيجوز أن تقول:
 رجل واحد، لكن لا تقل: رجلٌ أحد.







### 🕮 الصهب

هو السيد الذي كَمُل في سؤدده، وهو الذي تصمد إليه الخلائق وتقصده في حوائجها كلّها، لعظيم افتقارهم إليه، فهو الذي يُطعم ولا يُطعَم.

ورد هذا الاسم العظيم في القرآن مرة واحدة، وذلك في سورة الإخلاص: ﴿ قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَـدُ ﴾.

### وأمام هذا الاسم الجليل أقول:

١ - ما يدل عليه هذا الاسم من كمال الله في سؤدده وحكمته ورحمته، وباقي صفاته، يبعث في القلب التعظيم والمحبّة له سبحانه وتعالى.

<sup>(</sup>١) رواه الترميذي.



٢- يجب إفراد الله تعالى بالدعاء والتوكل والتفويض؛ لأنه
 المقصود القادر على كل الحوائج.

٣- تَوسل إلى الله تعالى باسمه الصمد، واعلم أنه جديرٌ بمن صدق مع ربه أن يفتح له الباب، وتأتيه النفحات التي لا تخطر له على بال.

٤- لو أدرك النّاس معنى اسم الله الصمد لما رأيت في عالمنا الإسلامي قبوراً يطاف عليها، ويدعى أصحابها، أو يستشفع بهم من دون الله تعالى، لكنّه الجهل عند الكثير والتجهيل من القليل المستفيدين من هذه الأضرحة والمقامات، مستهينين بشرك النّاس بربّهم سبحانه وتعالى، وقد قال الله -عزوجل - لأفضل خلقه محمد وتعالى، وقد قال الله -عزوجل - لأفضل خلقه محمد عليه في سورة الجن: ﴿ وَأَنْ ٱلْمُسَحِدُ لِلّهِ فَلَا تَدْعُواْ مَعَ ٱللهِ أَمْلِكُ
 أَحَدًا ﴾ [الجن، الآية: ١٨] وقال تعالى: ﴿ قُلْ إِنِي لاَ أَمْلِكُ
 لَكُو صُرًا وَلا رَشَدًا ﴾ [الجن، الآية: ٢١].







## السيّد

هو الذي له السيادة المطلقة على خلقه فهو مالكهم، ورجهم، وهم خلقه وعبيده.

لم يرد هذا الاسم العظيم في القرآن الكريم، وإنها ورد في السنة في قول النبي ﷺ: «والسيّد الله»(١).

#### وأمام هذا الاسم العظيم أقول:

١ - معرفة العبد لما لله تعالى من السؤدد والكمال المطلق ينبغي
 أن يورث في قلبه محبَّته وتعظيمه وكثرة الثناء عليه.

٢- يجب على العبد أن يدرك أنه مهما بلغ من السيادة فإنها هي سيادة ناقصة ولا تساوي شيئاً أمام سيادة الله الحي القيوم، فيورث ذلك في القلب تواضعاً لله تعالى وحُسْنَ تعامل مع خلقه.

٣- من أراد السيادة الحقيقية، فإنها تُنال بطاعة الله تعالى

<sup>(</sup>١) رواه أحمد.



وتقواه، والقُربِ منه، والسّيرِ على هداه، فمن هنا قال النبي على النبي على النبي على النبي على النبي على النبي على الحقيقة من سوّده الله تعالى، وهو راض عنه، لا من سوّده الخلق، والله غاضب عليه، وقد قال على المنافق سيّد» (لا تقولوا للمنافق سيّد) (۱).

فأعداء الله والمنافقون ليسوا بأسيادٍ على وجه الحقيقة وإن سوّدهم النّاس.



<sup>(</sup>١) رواه أبو داود.





# القاهر والقهار

هو المذلّ عباده، والمستعبد خلقه، العالي عليهم، وهو الغالب الذي خضعت له الرقاب وعنت له الوجوه، والقهّار مبالغة من القاهر.

### وأمام هذين الاسمين العظيمين أقول:

١- إذا آمنت بالله تعالى وعلمت أن من أسمائه القاهر
 والقهّار امتلأ قلبك بالفأل بانتصار دينه وغلبة أوليائه

وانكسار عدوه، مهم كان عندهم من قوّة.

٢- عَظِّم الله تعالى وأثن عليه بها له من القهر على كل ما سواه، وخاصة إذا علمت أنه لا يكون القهّار إلا واحداً، إذ لو كان معه كفؤٌ ما كان قهاراً، ولذلك اقترن اسم الواحد باسمه تعالى القهار في كل الآيات.

٣- النظر في هذين الاسمين العظيمين يورث في القلب خضوعاً لربّ العالمين، فيسير العبد مُعَظِّماً لشرعه، مطمئناً إليه، رفيقاً في تعامله مع خلقه، بعيداً عن التكبُّر عليهم.

٤-قال العلماء: إن اسم الله «القهّار» خاص به سبحانه فلا يجوز أن يسمّى به المخلوق الضعيف الجاهل، فوصف الله بـ«القهّار» صفة مدح له -عزوجل- وأما المخلوق، فوصفه بـ«القهّار» صفة ذمّ له؛ لأنها لا تكون إلا مصحوبة بالظلم والجبروت على الخلق، وقد قال سبحانه عن فرعون: ﴿ قَالَ سَنُقَنِّلُ أَبْنَاءَهُمُ وَنَسْتَحَى فِيمَاءَهُمُ وَلِنَا فَوْقَهُمْ قَنْهِرُونَ ﴾ [الأعراف، الآية: ١٢٧].

ونهى الله تعالى نبيه عَلَيْهُ في سورة الضحى فقال له: ﴿ فَأَمَّا اللهِ عَلَيْهُ فِي سورة الضحى فقال له: ﴿ فَأَمَّا اللَّهِ عَلَيْهُ وَ الضحى الآية: ٩].





## \_\_\_\_11

هو المتحقق كونه ووجوده، فهو واجب الوجود وكامل الصفات، فلا يعبد بحق إلا هو، وكل معبود من دونه فهو باطل، ولذا فقوله حق، وفعله حق، ووعده حق.

ورد هذا الاسم الكريم في القرآن الكريم في عشر آيات، منها قوله تعالى: ﴿ فَلَالِكُو اللّهُ رَبُّكُو اللّهُ الْمَلِكُ اللّهُ الْمَلِكُ اللّهُ الْمَلِكُ اللّهُ الْمَلِكُ الْمَدَّى ﴾ وكذلك قوله تعالى في سورة طه: ﴿ فَنَعَلَى اللّهُ الْمَلِكُ الْمَدِّ اللّهُ الْمَلِكُ الْمَدِّ اللّهِ عَلَيْهُ يقول في قنوته في الله الله الله الحمد.. أنت الحق، وقولك الحق، ولقاؤك حق.. »(۱).

### وأمام هذا الاسم العظيم أقول:

١- إن أعظم ما ينبغي أن تفرح له، هو أن هُدِيت إلى الإله
 الحق وسرتَ على دينه الحق، ليتحقق لك وعده الحق،

<sup>(</sup>١) رواه البخاري.

فتعيش في الدنيا مهديّاً وفي الآخرة سعيداً منعّماً:﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلنَّاسُ إِنَّ وَعْدَاللَّهِ حَقُّ ﴾ [فاطر، الآية: ٥].

٢- يجب أن يستَقِر الرّضا التامُّ بأحكام الله تعالى الشرعية والقدرية، فها يصدر منه سبحانه إلا الحقُّ والخيرُ والحكمةُ، وقد أمر الله نبيّه ﷺ بأن يتحدى المشركين بذلك: ﴿ قُلُ هَلْ مِن شُرَكَابٍ كُمْ مَن يَهْدِى إِلَى ٱلْحَقِّ قُلِ ٱللّهُ يَهْدِى لِلْحَقِّ أَفَى مَهْدِى إِلَى ٱلْحَقِّ أَصَلَ اللهُ لَهُ مَن يَهْدِى إِلَى ٱلْحَقِّ أَمَن لا يَهْدِى لِلْحَقِّ أَفَى مَهْدِى إِلَى ٱلْحَقِّ أَحَقُ أَن يُنْبَعَ أَمَن لا يَهْدِى إِلَى ٱلْحَقِ آحَقُ أَن يُنْبَعَ أَمَن لا يَهْدِى إِلَى ٱلْحَقِ آحَقُ أَن يُنْبَعَ أَمَن لا يَهْدِى إِلَى ٱلْحَقِ آحَقُ أَن يُنْبَعَ أَمَن لا يَهْدِى إِلَى ٱلْحَقِ مَعْمَمُون ﴾ [يونس، يَهدِى إِلَّا أَن يُهدَى أَن يُهْدَى فَمَا لَكُورُ كَيْفَ تَعْمُمُون ﴾ [يونس، الآية: ٣٥].

٣- تَذَكَّر قولَ النَّبي ﷺ في تعريف الكِبْر: «الكبْرُ بَطَرُ الحقّ وغَمْط الناس..» [رواه مسلم] فلا تردَّ الحقَّ، فتُغْضِبَ الحقَّ.

٤- لا أوثق من وعد الله تعالى إن نحن سرنا على نهجه، فقد وعد سبحانه المؤمنين بالنّصر والتمكين وحسن العاقبة، فلتطمئن القلوب.. بكشف الكروب، وعودة المغصوب.







## الهبين الهبين

هو البيّن أمرُه في وحدانيته وحكمته ورحمته، وهو الموضّح، لعباده سبيل الرشاد ليتبعوه، وسُبُل الغواية ليحذروها.

وهو من الأسماء التي لم ترد في القرآن إلا مرة واحدة.. وذلك في سورة النور في قوله تعالى: ﴿ يَوْمَ إِذِ يُوفَيهِمُ اللَّهُ دِينَهُمُ اللَّهُ دِينَهُمُ اللَّهُ مُو الْحَقُّ الْمُبِينُ اللَّهِ [النور، الآية: ٢٥].

### وأمام هذا الاسم العظيم أقول:

١- معرفة معنى هذا الاسم من أعظم ما يَدُلُّك على عظيم نعمة الله على خلقه، وكبير رحمته بهم، وبخاصة أمّة محمد على حيث أنزل لنا الكتاب المبين، وكذلك أرسل لنا الرسول المبين، ففي أول سورة يوسف: ﴿ الرَّ يَلْكَ عَلَيْتُ الْمُبِينِ الْمُبِينِ ﴾، وفي سورة الدخان: ﴿ أَنَّىٰ هَمُ الذَّكُورَىٰ وَقَدْ جَاءَهُمْ رَسُولٌ مُّبِينٌ ﴾ [الدخان، الآية: ١٣].

٢- هذا الاسم العظيم يدعوني ويدعوك إلى الانطراح

بين يدي الله سبحانه وتعالى، وخاصة عندما تشتبك الأمور، ويختلط الحق بالباطل، فتلجأ إليه ليبين لك الحق، ويشرح صدرك لقبوله واتباعه، ويبين لك الباطل، ويرزقك كُرهَهُ والتحذيرَ منه.







# القوي . . الهتين

أما القوي: فهو الذي له القوّة والقدرة المطلقة؛ فلا يغلبه غالبٌ ولا يرد قضاءَه رادٌ، ولا يعجزه شيء في الأرض ولا في السماء.

ورد اسم الله القوي في القرآن تسع مرات، اقترن في أغلبها باسمه العزيز، منها قوله تعالى: ﴿ الله لَطِيفُ بِعِبَادِهِ عَلَى الْعَلَيْ الله لَطِيفُ بِعِبَادِهِ مِنْ مَنْ يَشَآّهُ وَهُو الْقَوِئُ الْعَزِيزُ ﴾ [الشورى، الآية: ١٩]، وكذلك قوله تعالى: ﴿ إِنَّ اللهَ قَوِئُ عَزِيزٌ ﴾ [الحديد، الآية: ٢٥].

وأما المتين:فهو الشديد في قوته وقدرته، ولا يلحقه في أفعاله مشقّة ولا كلفة ولا تعب.

واسمه سبحانه المتين لم يرد إلا مرةً واحدةً، وذلك في سورة الذاريات في قوله تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّهَ هُوَ ٱلرَّزَّاقُ ذُو ٱلْقُوَةِ الْمَتِينُ ۞ ﴾.

وأمام هذين الاسمين العظيمين أقول:



١ - مهم بلغت قوتك فليست بشيء أمام قوة الله تعالى.

#### ولذلك:

### تواضع لرب العرش عَلكٌ تُرفَعُ

#### فها خابَ عبدٌ للمهيمن يَخضعُ

٢ - حقَّ علي وعليك ألا نعتمد إلا على القوي المتين، فإنه الرّكنُ إن خانتك أركانُ.

٣- كم هي الطمأنينة التي ستنسكب في القلب وقد علمنا أنّ الذي نعتمد عليه هو القوي الذي لا غالب لأمره، ولا رادّ لقضائه، فها هي قوة العدو أمام قوة المتين سبحانه. والمهمُّ أن تعلم، كيف تنال إعانة الله لك، ومعيَّته معك ﴿ وَلَيَنصُرَبُ اللهُ مَن يَنصُرُهُ وَ إِن اللهَ لَقَوِي عَزِيزُ ﴾ [الحج، الآية: ٤٠].







## الميك

هو الذي له الحياء الذي يليق بجلال وجهه وعظيم سلطانه، فحياءُ الله حياءُ كرم وبرِّ وجودٍ وجلال.

لم يرد هذا الاسم العظيم في كتاب الله تعالى، وإنها ورد في حديث النبي عليه في قوله: «إن الله -عز وجل - حييٌ سِتيرُ مِتيرُ الحياء والسِّتر، فإذا اغتسل أحدكم فليستتر»(١).

وفي حديث سلمان هاقال: قال رسول الله هي الله الله عليه: «إن الله حيّي كريم، يستحيي من عبده إذا رفع إليه يديه أن يردّهما صفراً» (۱).

### وأمام هذا الاسم العظيم أقول:

١ - كم يورث هذا الاسم في القلب من محبّة لله تعالى وحياء منه، ومن ثم ثناء عليه بها يقتضيه هذا الاسمُ الكريمُ من الحِلم والكرم والعفو، والسّتر منه سبحانه على عباده.

<sup>(</sup>٢) رواه أبو داود والترمذي.



<sup>(</sup>١) رواه أبو داود والنسائي.

٢- اعلم أن من أعظم الصفات التي يجبّها الله تعالى من عبده هي صفة الحياء، وهي شعبةٌ من شُعَبِ الإيهان، والحياء هو خُلُق يبعث على ترك القبيح وفعل المليح.







# الحيِّ القيّوم

أما الحي سبحانه: فهو الذي له الحياة الدائمة، والبقاء الذي لا أول له ولا آخر، وكل حياة في الوجود فإنها هي منه سبحانه وتعالى.

<sup>(</sup>١) رواه الترمذي.





### وأها القيّوم سبحانه

فهو القائم بنفسه، المستغني عن خلقه، وهو المقيم لكل من في السموات والأرض فهم المفتقرون إليه.

ورد هذا الاسم العظيم في القرآن الكريم ثلاث مرات، أشهرها ما في آية الكرسي، قال تعالى: ﴿ اللهُ لاَ إِللهَ إِلاَّ هُوَ الشَّهُ لَا إِللهَ إِلَا هُو اللهُ الله

#### وأمام هذين الاسمين العظيمين أقول:

١- لا تنس أن أعظم أحدٍ يجِب أن يُمدَحَ هو الله تعالى، وهو أهل للمدح والحمد والثناء، فاسمه القيوم وقد اقترن بالحي انتظم صفات الكمال والغنى التام، والقدرة التامة.

٢- افتقر إلى الله دائماً، وأعلن الحاجة بين يديه، فلك الفقر الذاتي، كما له الغنى الذاتي، وتذكّر أنه بقدر افتقارك إلى





الله يكون غناك.

٣- اعلم أن حياتك وأفعالك قائمة بقيومية الله تعالى، لذلك أصلح علاقتك معه، حتى تنال منه العافية في جسدك والسداد في أفعالك.

٤- الزم الدعاء بـ (يا حيّ يا قيوم) فقد وردت الأحاديث بأن التوسل إليه سبحانه مذين الاسمين يجلب الإجابة ويحقق المسألة، ففي حديث أنس أن رجلاً دعا الله تعالى بهذين الاسمين العظيمين مع ثنائه عليه -عز وجل-فقال النبي عَلَيْةٍ: «لقد دعا باسمه الأعظم الذي إذا دُعى به أجاب، وإذا سُئل به أعطى "(۱).



<sup>(</sup>١) رواه النسائي.



### الشاكر والشكور

هو الذي يقبل العمل الصالح مهما قلّ، ويثيبُ عليه، ويضاعفُ أجرَه، ويزيد من نعمته لعبده، وثنائه عليه، والشكور أبلغ في ذلك.

ورد اسمه تعالى الشاكر في القرآن مرتين، الأولى في سورة البقرة في قوله: ﴿ ﴿ إِنَّ ٱلصَّفَا وَٱلْمَرُوّةَ مِن شَعَآبِرِ اللَّهِ فَمَنْ حَجَّ ٱلْبَيْتَ أَوِ ٱعْتَمَرَ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْهِ أَن يَطَوَفَ بِهِمَا وَمَن تَطَوَّعَ خَيْرًا فَإِنَّ ٱللّهَ شَاكِرٌ عَلِيمٌ ﴿ ﴾ [البقرة، الآية: ١٥٨].

والثانية في سورة النساء في قوله: ﴿ مَّا يَفْعَلُ اللهُ لَهُ اللهُ اللهُ

وأما اسمه تعالى الشكور فقد ورد في القرآن أربع مرات، منها قوله تعالى: ﴿ وَقَالُواْ ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ ٱلَّذِي ٓ أَذَهَبَ عَنَّا ٱلْحَزَنَّ إِنَ مَنْهَا قُولُه تعالى: ﴿ وَقَالُواْ ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ ٱلَّذِي ٓ ٱذَهَبَ عَنَّا ٱلْحَزَنَّ إِنَ لَهُ وَلَيْهِ اللَّهِ اللَّهِ عَنَّا الْحَزَنَ اللَّهُ اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّاللَّالَاللَّهُ الللَّاللَّالَا اللللَّاللَّهُ الللَّالَةُ اللَّهُ اللَّا

وكذلك في قوله تعالى: ﴿ إِن تُقْرِضُواْ اللَّهَ قَرْضًا حَسَنَا يُضَاعِقَهُ لَكُمْ وَيَغْفِرُ لَكُمْ وَيَغْفِرُ لَكُمْ وَلِللَّهُ شَكُورٌ حَلِيمٌ ﴿ اللَّهِ: ١٧].







#### وأمام هذين الاسمين العظيمين أقول:

- ١ بمثل هذه الأسماء وفهم معانيها ينمو حبُّ الله تعالى في قلب العدد.
- ٢- كم يحثُّك ويُطمَّعُك هذان الاسهان في كثرة عمل الخير، وبذل الإحسان، لعلمك بأن ربَّك سيشكر لك كلَّ صنيع الخير منك، فيعطيك أكثر مما قدَّمت فله الحمد سبحانه.
- ٣- من عجيب صنع الله بعباده، وعظيم نعمته عليهم أنه يو فقهم للخير ابتداءً، ويشكرهم ويجازيهم عليه انتهاءً.
- ٤- سترى في التعامل مع البشر، أنك تشكر من أحسن إليك، أما في التعامل مع الله الكريم فإنه يشكرك حينها تحسن إلى نفسك، فالعبد يصلي، ويتصدق ويعمل الخير، وهو المستفيد ﴿ إِنْ أَحْسَنتُمْ الْحَسَنتُمْ الْأَنفُسِكُمُ ﴾.
- ومع ذلك يشكره الله تعالى، مع غناهُ عن خلقه، فله الثناء الحسن الذي لا ينقضي.
- ٥- حتى تعرف عظيم نعمة الله على عباده، تأمل في جمال

اقتران اسم الله الغفور مع اسمه الشكور في سورة فاطر: ﴿ وَقَالُوا الْحَمْدُ لِلَّهِ اللَّذِيَّ أَدُهُبَ عَنَّا الْحَزَنِّ إِنَ رَبَّنَا لَعَفُورٌ شَكُورٌ شَكُورٌ اللَّهِ اللَّذِيَّ الطَّر، الآية: ٣٤].

فهو سبحانه غفور للذنب مها عَظُمَ وجَل، وشكور للعمل الصالح مها دق وقل.

٦- الشكور سبحانه يحبّ العبد الشكور... يشكر ربّه ويشكر من أحسن إليه من خلقه ﴿ وَوَصَّيْنَا ٱلْإِنسَنَ وَيشكر من أحسن إليه من خلقه ﴿ وَوَصَّيْنَا ٱلْإِنسَنَ بِوَلِدَيْهِ حَمَلَتْ مُ أُمُّهُ وَهْنًا عَلَى وَهْنِ وَفِصَدُلُهُ فِي عَامَيْنِ أَنِ الشَّصَرُ لِي وَلِوَلِلدَيْكَ إِلَى المُصِيرُ ﴾ [لقمان، الآية: ١٤].







# الهتّاح

هو الذي يفتح من خزائن ملكه ورحمته ورزقه ما يشاء على من يشاء من عباده على ما اقتضته حكمته وعلمه.

وهو الفتاح الذي يحكم بين عباده بالعدل، وينصر أولياءه على أعدائه.

وقد ورد هذا الاسم العظيم في كتاب الله تعالى مرة واحدة وذلك في قوله تعالى: ﴿ قُلْ يَجْمَعُ بَيْنَنَا رَبُّنَا ثُمَّ يَفْتَحُ بَيْنَنَا رَبُّنَا ثُمَّ يَفْتَحُ بَيْنَنَا بِٱلْحَقِّ وَهُو ٱلْفَتَاحُ ٱلْعَلِيمُ ۞ ﴾ [سبأ، الآية: ٢٦].

وورد بصيغة الجمع في سورة الأعراف: ﴿ عَلَى اللَّهِ تَوَكَّلْنَا رَبَّنَا الفَّتَحُ بَيْنَنَا وَبَيْنَ قَوْمِنَا بِالْحَقِّ وَأَنتَ خَيْرُ الْفَلِحِينَ ﴾ [الأعراف، الآية: ٨٩].

#### وأمام هذا الاسم الجليل أقول:

١- كم يدعو هذا الاسم إلى محبّةِ الله تعالى والطمع فيها
 عنده، فالخزائن كلها بيديه وهو القائل في سورة فاطر:

﴿ مَّا يَفْتَحِ ٱللَّهُ لِلنَّاسِ مِن رَّحْمَةِ فَلَا مُمْسِكَ لَهَا وَمَا يُمُسِكُ فَلَا مُمْسِكَ فَلَا مُرْسِلَ لَهُ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللّ

٢- إذا شعرت بالأرزاق والمسائل والقلوب قد أغلقت في وجهك، فالجأ إلى الفتاح سبحانه، وناده بهذا الاسم العظيم؛ علّه أن يفتح لك.. فإنه لا فاتح على الحقيقة إلا هو سبحانه.

وقال شعيب ها: ﴿ عَلَى اللَّهِ تَوَكَّلْنَا ۚ رَبَّنَا الْفَتَحْ بَيْنَنَا وَبَيْنَ وَبَيْنَ وَبَيْنَ وَبَيْنَ وَبَيْنَ وَمَالِنَا بِالْحَقِّ وَأَنتَ خَيْرُ الْفَالِحِينَ ﴾ [الأعراف، الآية: ٨٩].







## العليم . . العالم

هو الذي أحاط علمه بالظواهر والبواطن والإسرار والإعلان، والماضي والحاضر والمستقبل، فلا يخفي عليه شيء من الأشياء.

ورد اسمه تعالى العليم في القرآن (١٥٧) مرة، منها قوله تعالى في سورة البقرة: ﴿ قَالُواْ سُبْحَنَكَ لَا عِلْمَ لَنَا ٓ إِلَّا مَا عَلَمْتَنَآ ۖ إِنَّكَ أَنتَ الْعَلِيمُ الْحَكِيمُ (اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

وقوله في سورة لقمان: ﴿ إِنَّ اللَّهَ عِندَهُ, عِلْمُ السَّاعَةِ وَيُنزِّكُ الْفَيْثُ وَمَا اللَّهَ عَندَهُ عِنْمُ السَّاعَةِ وَيُنزِّكُ الْفَيْثُ وَيَعْلَمُ مَا فِي ٱلْأَرْحَامِ وَمَا تَدْرِى نَفْشُ مَّاذَا تَكْسِبُ غَدًا وَمَا تَدْرِى نَفْشُ مَّاذَا تَكْسِبُ غَدًا وَمَا تَدْرِى نَفْشُ مِّاذَا تَكْسِبُ غَدًا وَمَا تَدْرِى نَفْشُ مِأْيِ أَرْضِ تَمُوتُ إِنَّ اللَّهَ عَلِيمٌ خَبِيرً اللَّهُ ﴾ [لقمان، اللَّه: 32].

وأما العالم فقد ورد بصيغة الجمع في آيتين في القرآن، كلاهما في سورة الأنبياء الأولى في قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدَّ ءَالْيُنْكَ إِبْرُهِيمَ رُشَّدُهُ، مِن قَبْلُ وَكُنَّا بِدِء عَلِمِينَ (٥) ﴾ [الأنبياء، الآية: ٥١].

والثانية في قوله: ﴿ وَلِسُلِيْمَنَ ٱلرِّيحَ عَاصِفَةً تَجَرِى بِأُمْرِهِ ۚ إِلَى ٱلْأَرْضِ

ٱلَّتِي بَكَرُكُنَا فِيهَا مَكَنَا بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِمِينَ ﴿ ﴿ الْأَنبِياء، الآية: اللَّهِ: ٨١].

وورد مضافاً إلى الغيب والشهادة أو الغيب فقط (١٣) مرّة، منها قوله تعالى: ﴿ يَعُنَّذِرُونَ إِلَيْكُمْ إِذَا رَجَعْتُمْ إِلَيْهِمْ قُلُ مَرّة، منها قوله تعالى: ﴿ يَعُنَّذِرُونَ إِلَيْكُمْ إِذَا رَجَعْتُمْ إِلَيْهِمْ قُلُ لَا تَعْتَدُرُواْ لَنَ نُوُّمِنَ لَكُمْ قَدْ نَبَّانَا ٱللَّهُ مِنْ أَخْبَادِكُمْ وَسَيْرَى اللَّهُ عَمَلَكُمُ وَرَسُولُهُ مُمَ تُردُّونَ إِلَى عَلِمِ ٱلْغَيْبِ وَٱلشَّهَدَةِ لَلَّهُ عَمَلَكُمُ وَرَسُولُهُ مُمَ تُردُّونَ إِلَى عَلِمِ ٱلْغَيْبِ وَٱلشَّهَدَةِ فَيُنْتِثُكُمُ مِمَاكُنُمُ تَعْمَلُونَ اللَّهُ ﴾ [سورة التوبة، الآية: ٩٤].

وقوله تعالى: ﴿ عَالِمُ ٱلْغَيْبِ فَلَا يُظْهِرُ عَلَى غَيْبِهِ ۗ أَحَدًا (١) ﴾ [الجن، الآية: ٢٦].

#### وأمام هذا الاسم العظيم أقول:

١ معرفتنا بعلم ربنا -سبحانه وتعالى- تزيد من تعظيمنا
 له وثنائنا عليه وحمدنا لكماله.

٢- ومعرفتنا أيضاً بعلم الله تعالى لحالنا ينبغي أن تزيدنا من العمل الصالح، وإتقانه، كما ينبغي أن تمنعنا من العمل السيئ.

٣- يقيني بأن ربي العليم مطّلع على كل ما في كونه، يزيد من



طمأنينة قلبي، وأن نصره قادم، ووعده آت، ولذلك كان من أعظم التسلية للنبي ﷺ أن يذكّره الله تعالى بالعلم بحاله وحال أعدائه ﴿ وَلَقَدْ نَعْلَوُ أَنَّكَ يَضِيقُ صَدْرُكَ بِمَا يَقُولُونَ ﴾ [الحجر: ٩٧].

- ٤ من أعظم ما يَقْلَقُ له المستنجدُ المحتاجُ هو أن لا يكون ناصره قد سمعه أو علم بحاله، وهذا المعنى منتفٍ مع الله تعالى، فأحسِنِ الظن بالله وانتظر فَرَجه.
- ٥- كيف للمخلوق أن يختار لحياته شرعاً غير شرع الله العليم الحكيم.. فهذا عين الجهل والظلم وقد قال تعالى: ﴿ أَفَحُكُم الجَهِلِيَّةِ يَبَغُونَ وَمَنَ أَحْسَنُ مِنَ اللَّهِ حُكُمًا لِقَوْمِ يُوقِنُونَ ﴾ [المائدة، الآية: ٥٠].
- آ- اعلم أن رضا الله تعالى عن أحدٍ من خلقه مبنيٌ على علمه به، وفي هذا صفعة على وجوهٍ عليها غبرة، ترهقها قترة، لَـزُوا أصحابَ نبيّنا عَلَيْهُ، وكفّروهم، بعد أن رضي الله عنهم وأرضاهم كما في سورة الفتح قال تعالى: ﴿ لَقَدْ رَضِى الله عَنْهُم وَأَنْبُهُم فَأَنزَلَ ٱلسَّكِينَة عَلَيْهِم وَأَثْبَهُم وَأَثْبَه وَاللّه وَاللّه وَاللّه وَاللّه وَاللّه وَاللّه وَاللّه وَاللّه وَاللّه واللّه و

### فَتُحًا قَرِيبًا ﴿ ﴾ [الفتح، الآية: ١٨].

٧- مساكينُ أولئك المجرمون المختفون عن أعين الناس، يكيدون بالعباد ويمكرون بهم، والله يقول: ﴿ وَأَسِرُوا فَا لَكُمُ أَو المُهَمَّوُا بِهِ ۚ إِنَّهُۥ عَلِيمُ بِذَاتِ ٱلصَّدُورِ الله ﴾ [الملك، الآية: ١٣].

فإن كان عندهم مكرٌ وكيدٌ وتخطيط.. فعندنا ﴿ وَاللَّهُ مِن وَكَامِهِم مُحْيِطُ ﴾.







## الحكيم

هو الذي يضع الأشياء في مواضعها ولا يدخلُ تدبيرَه خَلَلٌ ولا زَلَلٌ، وله الحكمة العليا في خلقه وأمره، ولا أحسن من حكمه سبحانه.

ورد هذا الاسم العظيم في القرآن الكريم (٩١) مرة، منها قوله تعالى في سورة الحديد: ﴿ سَبَّحَ بِلَّهِ مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَهُو ٱلْعَزِيرُ لَكَكِمُ اللَّهِ الحديد، الآية: ١].

وقوله تعالى: ﴿ وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقَةُ فَأَقَطَ عُوَا أَيْدِيهُ مَا جَزَآءً بِمَاكَسَبَا نَكَلَلا مِّنَ اللَّهِ وَاللَّهُ عَزِيزُ حَكِيمٌ ﴿ اللَّائِدة، الآية: ٣٨].

وقوله تعالى في سورة الأحزاب: ﴿ يَتَأَيُّهَا النَّبِيُّ اَتَّقِ اللَّهَ وَلَا تُطِع الْكَفِرِينَ وَالْمُنَافِقِينَ أَبِكَ اللَّهَ كَاكَ عَلِيمًا صَكِيمًا اللهِ اللَّهِ الْكَفِرِينَ وَالْمُنَافِقِينَ أَبِكَ اللَّهَ كَاكَ عَلِيمًا صَكِيمًا اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ المُلْمُ المُلْمُ اللهِ المَا المُلْمُ المُلْمُ المِلْمُ اللهِ المُلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ المِلْمُ

### وأمام هذا الاسم العظيم أقول:

١ - يجب أن يطمئن القلب تمام الاطمئنان لكلّ أحكام الله

تعالى الدينيّةِ منها والقدريّة، لأنه لا يصدر عن الله تعالى إلا الخير والصواب، فهو سبحانه العليم الحكيم الخبير.

٢- لنعلم أن عقولنا أصغر من أن تعلم حكمة الله تعالى في
 كل ما يصير في هذا الكون.

وإنّ من العقل.. أن يدرك المرء أن للعقل حدوداً.

٣- لا مانع من أن تتطلب الحكمة في تشريع الله تعالى ليزيد تسليمك، ويتعمّق اطمئنانك، أمّا أن يتوقف إيهانك على معرفة الحكمة في كل شيء، فدون ذلك خَرْ طُ القتاد.

وهذا يذكِّرنا بقول إبراهيم الخليل ﷺ: ﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِهُ مُ رَبِّ أَرِنِي كُمْ الْمَالِيَةِ قَالَ إِبْرَهِهُ مَ رَبِّ أَرِنِي كَيْفُ وَلَاكِن لِيَظْمَيِنَ قَالَ بَكِي وَلَاكِن لِيَظْمَيِنَ قَالَ بَكِي وَلَاكِن لِيَظْمَيِنَ قَالَ بَكِي وَلَاكِن لِيطْمَيِنَ قَالَ بَكِي وَلَاكِن لِيَطْمَيِنَ قَالَ بَكِي إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ اللَّهِ [البقرة، الآية: ٢٦٠].

٤ - سَلِ اللهَ الحكيمَ أَن يرزقك الحكمة فهو واهبها سبحانه وتعالى: ﴿ يُؤْتِ ٱلْحِكُمَةَ مَن يَشَاءَ وَمَن يُؤْتَ ٱلْحِكُمةَ مَن يَشَاء وَمَن يُؤْتَ ٱلْحِكُمة فَقَد أُوتِي خَيْرًا ﴾ [البقرة، الآية: ٢٦٩].







# المُكُم

هو الذي يحكم بين خلقه بالعدل، فلا يظلم أحداً منهم، وهو الذي أنزل كتابه العزيز ليكون حكماً بين الناس.

ورد هذا الاسم العظيم في حديث النبي ﷺ حيث قال: «إن الله هو الحَكَم وإليه الحُكْم»(۱).

#### وأمام هذا الاسم الكريم أقول:

١- يجب أن يمتلئ القلبُ طمأنينة بحكم الله الكوني، ورضاً بحكم الله الشرعي، فلا أحكم من الله تعالى ولا أعدلَ منه ولا أرحم، وقد قال سبحانه في سورة التين:
 ﴿ أَلِيْسَ اللهُ بِأَخْكِمِ الْمُكِمِينَ ﴾ [التين، الآية: ٨].

٢- يَحْرُمُ أَن يُحكَّمَ فِي أَرض الله إلا حكم الله تعالى: ﴿ أَفَحُكُمُ اللهُ تعالى: ﴿ أَفَحُكُمُ اللهُ إِلَا حكم الله تعالى: ﴿ أَفَحُكُمُ اللهُ إِلاَ حَكَمُ اللهُ وَعُرَمُ أَدُ وَمَنْ أَحُسَنُ مِنَ ٱللهِ حُكَمًا لِقَوْمِ يُوقِنُونَ ﴾.

٣- إنه لنقص في العقل أن يذر المرءُ أو الجماعةُ أو الدُّولُ حكمَ

<sup>(</sup>١) رواه أبو داود.







## الخبير

هو الذي أحاط علمه ببواطن الأشياء وخفاياها كما أحاط بظواهرها.

ورد هذا الاسم العظيم في القرآن (٤٥) مرة، منها قوله تعالى: ﴿ إِنَّ رَبَّهُم بِهِمْ يَوْمَهِذِ لَخَبِيرًا ﴾ [العاديات، الآية: ١١].

وقوله تعالى في سورة فاطر: ﴿ وَٱلَّذِى ٓ أُوحَيْنَاۤ إِلَيْكَ مِنَ الْكِئْبِ هُوَ ٱلْحَقُّ مُصَدِّقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيَّةٍ إِنَّ ٱللَّهَ بِعِبَادِهِ لَخَبِيرُ الْكِئْبِ هُوَ ٱلْحَقُّ مُصَدِّقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيَّةٍ إِنَّ ٱللَّهَ بِعِبَادِهِ لَخَبِيرُ الْكِئْبَةِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللِّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ الللللِهُ الللللِّهُ اللللللِهُ اللللللِهُ الللللِهُ اللللللِهُ الللللِّهُ اللللللِهُ الللللللِهُ اللللللللللللِهُ اللللللِهُ الللللللِهُ الللللللللللِهُ اللللللِهُ الللللِهُ اللللللِهُ الللللللِهُ اللللللِهُ اللللللِهُ الللللِهُ اللللللِهُ اللللللِهُ الللل

وقوله تعالى: ﴿ وَهُو الْقَاهِرُ فَوْقَ عِبَادِهِ مَهُو الْخَكِيمُ لَكَكِيمُ لَكَكِيمُ اللَّهِ: ١٨].

وأمام هذا الاسم العظيم أقول:

١ عِلمُنا بمعنى هذا الاسم يزيد من تعظيمنا لله تعالى
 وكثرة ثنائنا عليه، ومحبّتنا له.

٣- يمكن للإنسان المسكين أن يخدع الناس بتظاهره أمامهم
 بأنه ذو أمانة وطيبة وديانة، ولكن قلبَه منطوعلى خبثٍ
 عظيم.. وفساد عريض.

أما أمام الله تعالى فالسرائر كالعلانية: ﴿ وَأَسِرُواْ فَوْلَكُمْ أُوِ الْجَهَرُواْ بِهِ ۗ إِنَّهُ مَنْ خَلَقَ وَهُوَ الْجَهَرُواْ بِهِ ۗ إِنَّهُ مَنْ خَلَقَ وَهُوَ الْجَهَرُواْ بِهِ ۗ إِنَّهُ مَنْ خَلَقَ وَهُوَ اللَّهِ مَا اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللّهُ ا

فإما أن يتوب المرء إلى ربّه ويطلبَ منه العفو والمغفرة، وإلا فلينتظر الفضح والعقاب، طال الزمن أو قَصُر، قال تعالى: ﴿ وَمَنَ أَظْلَمُ مِمْنِ الفَتْرَىٰ عَلَى اللهِ كَذِبًا أَوُلَتَهِكَ يُعْرَضُونَ عَلَى اللهِ كَذِبًا أَوُلَتَهِكَ يُعْرَضُونَ عَلَى اللهِ كَذَبُوا عَلَى يُعْرَضُونَ عَلَى رَبِّهِمْ وَيَقُولُ الأَشْهَادُ هَتَوُلاَءِ الذِينَ كَذَبُوا عَلَى رَبِّهِمْ أَلَا لَعَنَهُ اللهِ عَلَى الظّلِمِينَ اللهَ [هود، الآية: ١٨].



٤ - لا يجوز لمن عَلِمَ معنى اسم الله الخبير أن يتطرق إلى قلبه أدنى شك أو قلق من عظمة تشريع الله تعالى، وصواب أحكامه في كل زمان ومكان، ولا عَجَبَ في ذلك فهو تشريعٌ من لدن حكيم خبير.





### التواب

هو الذي يرجع على عبده بالرضا بعد أن غضب عليه، وبالعفو عنه بعد أن عاقبه أو استحق العقاب، وهو الذي يوفِّق عبدَه للتوبة ويقبلها منه.

ورد هذا الاسم الكريم في القرآن (١١) مرة، منها قوله تعالى في سورة البقرة: ﴿ فَنَلَقَى عَادَمُ مِن رَبِهِ كَامِنتٍ فَنَابَ عَلَيْهُ إِنَّهُ مُوالنَّوَابُ أَرَحِمُ ﴿ فَنَابَ عَلَيْهُ إِنَّهُ مُوالنَّوَابُ أَرْجِمُ ﴿ فَاللَّهُ اللَّهُ ٢٧].

وكذلك قوله تعالى: ﴿ فَسَيِّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ وَٱسْتَغْفِرُهُۚ إِنَّهُۥ كَانَ تَوَّابُ اللهِ اللهِ الآية: ٣].

#### وأمام هذا الاسم العظيم أقول:

١- تذكر دائماً أن أعظم من يجبُ أن يُمدحَ ويُثنى عليه هو ربّنا سبحانه وتعالى، وهو أهلٌ للمدح والحمد والتعظيم، لا نحصي ثناءً عليه هو كها أثنى على نفسه.

فاحمد الله تعالى على عظيم توبته على عباده وَسَعةِ عفوه





ومغفرته، ﴿ وَهُو ٱلَّذِي يَقْبَلُ ٱلنَّوْبَةَ عَنْ عِبَادِهِ وَيَعْفُواْ عَنِ ٱلسَّيِّ عَاتِ وَيَعْلَمُ مَا نَفْعَ لُونَ إِنَّ ﴾ [الشورى، الآية: ٢٥].

٢ - التأمُّل في سَعَةِ توبة الله تعالى على عباده يصنع في القلب محبَّته وهو أعظم محبوب على الإطلاق.. ويزيل منه اليأسَ والقنوط ﴿ وَلَوْلَا فَضْلُ اللَّهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ وَأَنَّ اللَّهَ تَوَّابُ حَكِيمٌ ﴾ [النّور، الآية: ١٠].

٣- يا أيها المذنب -وكلّنا مذنب- إسأل التوابّ الكريم أن يشرح صدرك للتوبة النصوح العاجلة.. واسأله سبحانه أن يقبلها منك.. وتذكَّر فضلَ الله على الثلاثة الذين خُلِّفوا فَمَنَّ الله عليهم وعفا عنهم.. ﴿ وَعَلَى ٱلثَّلَاثَةِ ٱلَّذِينَ خُلِقُوا حَتَّى إِذَا صَاقَتْ عَلَيْهِمُ ٱلْأَرْضُ بِمَا رَحُبَتْ وَضَاقَتْ عَلَيْهِمْ أَنفُسُهُمْ وَظُنُّوا أَن لَّا مَلْجَا مِن ٱللَّهِ إِلَّا ۚ إِلَيْهِ ثُمَّ تَابَ عَلَيْهِمْ لِيتُوبُوُّا إِنَّ ٱللَّهَ هُوَ ٱلنَّوَابُ ٱلرَّحِيمُ ( اللَّهُ اللّ [التوبة، الآية: ١١٨].

٤ - إذا قرأتَ ما رُوِيَ عن النبي عَيْكَةِ: «كلَّ ابن آدم خطّاء، وخير الخطاّئين التوابون»(١)، فاعلم أنَ النّاس قسمان كما

<sup>(</sup>١) رواه الترمذي.

في سورة الحجرات في قوله تعالى: ﴿ وَمَن لَّمْ يَتُبُّ فَأُولَكِكَ مُ مُ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَروم. أو ظالم محروم.

٥- لا تنس ما ذكره أهل العلم -وصدقوا- مِن أنّ التوبة: صفة للعبد المؤمن، ينبغي أن تُلازمه ويلازمها في جميع مراحل حياته، وكلّ منازل سيره، لأنه لن يخلو من تقصير في حقّ الله العظيم مهما بلغ من طاعة، ومهما وصل من منزله، وهاهو ذا نبينا عَيْكَ وهو أحبّ خلق الله إلى الله يقول: «يا أيها النّاس، توبوا إلى الله واستغفروه، فإني أتوب إلى الله في اليوم مائة مرّة» (۱).



<sup>(</sup>١) رواه مسلم.





## القريب

هو القريب من جميع خلقه، فهو المحيط بهم والعليم بحالهم، وهو القريب من المؤمنين بنصره لهم وإجابة دعائهم وحفظهم.

ورد هذا الاسم الجميل في كتاب الله تعالى ثلاث مرات، منها قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا سَأَلُكَ عِبَادِى عَنِي فَإِنِي قَرِيبُ أَ مُنها قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا سَأَلُكَ عِبَادِى عَنِي فَإِنِي قَرِيبُ أَ أُجِيبُ دَعُوةَ ٱلدَّاعِ إِذَا دَعَانِ فَلْيَسْتَجِيبُواْ لِي وَلْيُؤْمِنُواْ بِي لَعَلَّهُمُ يَرْشُدُونَ اللَّهِ [البقرة، الآية: ١٨٦].

وقوله تعالى في سورة هود: ﴿ ﴿ وَإِلَىٰ ثَمُودَ أَخَاهُمُ صَلِحًا قَالَ يَنَقُومِ اعْبُدُوا اللّهَ مَا لَكُمْ مِّنْ إِلَهٍ غَيْرُهُۥ هُو أَنشَأَكُم مِّنَ ٱلْأَرْضِ وَاسْتَعْمَرُكُمْ فِيهَا فَٱسْتَغْفِرُوهُ ثُمَّ تُوبُوا إِلَيْهُ إِنَّ رَبِي قَرِيبُ مُجِيبُ اللهِ [هود، الآية: ٦١].

### وأمام هذا الاسم الكريم أقول:

١ - كم يأنسُ العبدُ إذا عَلِم أن ربَّه الكريمَ قريبٌ منه، وكم يطمئنُ بذلك قلبُه ويزيدُ في فأله وحسن ظنّه به.

٧- لا بد أن تدفعك معرفتك بقرب الله تعالى منك، إلى أن تقترب منه بكل ما يجبّه ويرضاه، وقد قال تعالى: ﴿ إِنَّ رَحْمَتُ ٱللَّهِ قَرِيبُ مِّنَ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ [الأعراف، الآية: ٥٦]، وقال سبحانه في الحديث القدسي: «وما تقرّب إلى عبدي بشيء أحبّ إلى مما افترضته عليه، وما يزال عبدي يتقرب إلى بالنوافل حتى أحبّه »(۱).

٣- هل تذكر قول النبي على في صحيح مسلم: «أقرب ما يكون العبد من ربّه وهو ساجد»؟ فكن من الساجدين...نفلاً وفرضاً... وكن من الساجدين قلباً وأرضاً.



<sup>(</sup>١) رواه البخاري.





### المجيد

هو الذي يجيب دعوة الداعين وسؤال السائلين على ما يقتضيه عِلمُه وحكمتُه.

#### وأمام هذا الاسم العظيم أقول:

١ - كم يدفعك هذا الاسم إلى دعاء الله تعالى والطمع فيما عنده، فترمي بحاجاتك الدنيوية والدينية والأخروية بين يديه، وما صدق عبدٌ مع الله تعالى إلا وصدق الله معه.

فافتقر أمام غناه.. وتوسّع في طلبه، واعترف بالتقصير في حقه، وأبشر منه بالعطاء الكثير.. والخير الوفير.

قال النبي ﷺ: «إن ربّكم -تبارك وتعالى - حييٌ كريم، يستحيي من عبده إذا رفع يديه إليه أن يردهما صفراً»(١٠).

٢- إذا أردت فهم الحقيقة باختصار فاعلم أنها: (استجابة أُ
 يقابلها إجابة).

ومصداق ذلك قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا سَأَلُكَ عِبَادِى عَنِي فَإِنِّ قَلْيَسْ تَجِيبُواْ لِي وَلْيُؤْمِنُواْ فَإِنِّ قَلْيَسْ تَجِيبُواْ لِي وَلْيُؤْمِنُواْ بِي لَعَلَّهُمْ يَرَشُدُونَ ﴿ اللَّهِ مَا اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَا اللَّالَةُ اللَّهُ اللّلْمُلْلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللّ



<sup>(</sup>١) رواه أبو داود، والترمذي.





## الودود الودود

هو الحبيبُ الذي يُحِبُّ أولياءَه ويتودد إليهم بالمغفرة والعطاء، وهم يحبونه، فمن أحبه اللهُ تعالى أجاب دعاءَه وأعاذه مما يخافه، وبعث له القبول في الأرض، ومن أحب الله تعالى أطاعه واشتاق للقائه.

جاء هذا الاسم الكريم في القرآن في موضعين: الأول في قوله تعالى: ﴿ وَاَسْتَغْفِرُواْ رَبِّكُمْ ثُمَّ تُوبُواْ إِلَيْهُ إِنَّ رَبِّ رَحِمُ وَوَله تعالى: ﴿ وَهُو وَدُودُ الآية: ٩٠]. والثاني في قوله تعالى: ﴿ وَهُو النّهُ وَهُو البروج، الآية: ١٤].

وأمام هذا الاسم الجميل أقول:

١ علينا أن نُكثِر من حمد الله تعالى والثناء عليه، وخاصة إذا عَلِمنا أنّ ربّنا الذي نعبده له هذا الاسم الكريم (الودود)، فله الحمد دوماً.

٢- على اللبيب أن يتعرض لجميع الأسباب التي تُكسِبُه
 عجبة الودود سبحانه، من الإيان به، والإحسان لخلقه،

والتقرّب إليه بأنواع الفرائض والنوافل، والتوبة إليه من كلّ تقصير ﴿ إِنَّ اللّهَ يُحِبُّ التَّوَّبِينَ وَيُحِبُّ المُتَطَهِّرِينَ ﴾ [البقرة، الآية: ٢٢٢].

- ٤ لا تنس أن من أعظم دلائل محبة العبدلربّه تعالى هو ما ذكره الله في آية الامتحان من سورة آل عمران ﴿ قُلُ إِن كُنتُمْ تُحِبُونَ الله في آية الامتحان من سورة آل عمران ﴿ قُلُ إِن كُنتُمْ تُحُبُونَ الله فَي آية عُونِي يُحْبِبُكُمُ اللّهُ وَيَغْفِرُ لَكُمْ دُنُوبِكُمْ وَاللّهُ عَقُورٌ رَّحِيهُ ﴾ [آل عمران، الآية: ٣١].
- ٥- من ذاق محبّة الله تعالى ازدانت في قلبه الحياة، وسهلت عليه الطّاعات، واستعذب من أجل الله ترك المعاصي والسيئات، ومازال الشوقُ يحدوه حتى يرى ربّه سبحانه فإنّ وَعْدَه آت. ﴿ وُجُوهُ يَوْمَإِذِ نَاضِرَةٌ ﴿ اللهِ اللهِ وَمُا نَاظِرَةٌ ﴿ اللهُ اللهُ





# الولي .. المولك

أمّا الولي: فهو القائم على أمور خلقه وتدبير ملكه، وهو النّصيرُ والظّهيرُ لأوليائه.

ورد اسم الله الوليّ في القرآن (١١) مرة، منها قوله تعالى: ﴿ وَاللَّهُ أَعْلَمُ بِأَعْدَآبِكُمْ أَوَكَفَى بِاللّهِ وَلِيًّا وَكَفَى بِاللّهِ نَصِيرًا ﴿ وَاللّهُ أَعْلَمُ بِأَعْدَآبِكُمُ أَوْكَفَى بِاللّهِ وَلِيًّا وَكَفَى بِاللّهِ نَصِيرًا ﴿ وَالنّاء، الآية: ٤٥].

و قوله تعالى: ﴿ وَهُواللَّذِي يُنزِّلُ الْفَيْتَ مِنْ بَعَدِ مَا قَنَطُواْ وَيَنشُرُ رَحْمَتَهُۥ وَهُو الْوَلِيُ الْحَمِيدُ ۞ ﴾ [الشورى، الآية: ٢٨].

وأما المولى: فهو الرب والملك والسيد والناصر والمعين الأوليائه.

ورد اسمه تعالى المولى في القرآن (١٢) مرّة، منها قوله تعالى: ﴿ فَنِعُمَ ٱلْمَوْلِيٰ وَنِعُمُ ٱلنَّصِيرُ ﴾ [الحج، الآية: ٧٨].

وقوله تعالى: ﴿ نِعْمَ ٱلْمَوْلَىٰ وَنِعْمَ ٱلنَّصِيرُ ﴾ [الأنفال، الآية: ٤٠].



### وأمام هذين الاسمين الجليلين أقول:

١ - اعلم أنه بقدر إيهانك تنال من ولاية الله الخاصة لك..
 فمستقلٌ ومُستكثِر.

٣- إن لم تكن من أصحاب الدرجات العليا من أولياء الله،
 فلا أقل من أن تُحبّهم، وتُناصرهم، وتجتهدَ بالتشبّه بهم، فهم القوم الذين لا يشقى بهم جليسهم، وقد قال تعالى في سورة التوبة: ﴿ وَٱلْمُؤْمِنُونَ وَٱلْمُؤْمِنَاتُ بَعْضُهُمْ آوَلِيآاً وَلِيآاً وَلِياَا وَهِ التوبة، الآية: ٧١].

٤ - ولاية الله تعالى عامّة، وخاصّة.

فالعامة: للخلق أجمع، فهو سبحانه سيّدهم وخالقهم



ومالكهم: ﴿ ثُمَّ رُدُّوَا إِلَى ٱللَّهِ مَوْلَنَهُمُ ٱلْحَقِّ أَلَا لَهُ ٱلْخَكْمُ وَهُوَ أَسَرَعُ الْحَلِيبِينَ اللهِ ﴾ [الأنعام، الآية: ٦٢].

والخاصة: للمؤمنين به، فهو سبحانه ناصرهم ومعينهم وحافظهم، وللنبي عليه منها أوفر الحظ والنصيب وقد قال تعالى آمراً النبي ه أن يقول: ﴿إِنَّ وَلِحِي ٱللَّهُ ٱلَّذِي نَزَّلَ ٱلْكِئنَبِ مَهُو يَتَوَلَى اللَّهُ ٱلَّذِي نَزَّلَ ٱلْكِئنَبِ وَهُو يَتَوَلَى اللَّهَ ٱلَّذِي اللَّهَ ٱللَّهِ ١٩٦].





### ألحهيد

هو المحمود على أسمائه وصفاته وأفعاله، وهو الذي يُحمد في السراء والضراء، وفي الشدة والرخاء، وهو المستحق للحمد والثناء على الإطلاق؛ لأنه الموصوف بكل كمال.

ورد هذا الاسم العظيم في القرآن (١٧) مرة، منها قوله تعالى: ﴿ وَهُدُوۤا إِلَى الطَّيِّبِ مِنَ الْقَوْلِ وَهُدُوۤا إِلَى صِرَطِ ٱلْحَمِيدِ ﴾ [الحج، الآية: ٢٤].

ومنها قوله تعالى: ﴿ وَمَا نَقَمُواْ مِنْهُمْ إِلَّا أَن يُؤْمِنُواْ بِٱللَّهِ ٱلْعَزِيزِ ٱلْحَمِيدِ ﴾ [البروج، الآية: ٨].

#### وأمام هذا الاسم العظيم أقول:

۱ - اعلم أن الله تعالى محمود على كمالاته حتى وإن لم يحمده خلقه.

٢- واعلم أيضاً أن من أعظم العبادات القولية كثرة حمد الله تعالى والثناء عليه بها هو أهله. فليَطِبْ بها لِسَانُك، ولينشرح بها صدرُك.. ولترتفع بها درجتُك.





وقد قال النبي ﷺ: «وسبحان الله والحمدلله تملآن ما بين السّاء والأرض»(١).

والحمد: هو وصف الله بالكمال الذاتي والوصفي والفعلي مع المحبّة والتعظيم، فإن لم يكن محبّة وتعظيم، فلا يسمّى حمداً، وإنّما يكون مدحاً.

٣- إن أسمى ما يُحمد الله تعالى عليه هو ما له من الأسياء الحسنى والصفات العُلا، فيُحمد سبحانه على قوته وقدرته، وحلمه، وعلمه، وجلاله وعظيم سلطانه، وسعة رحمته وعظيم مغفرته .. ثم يأتي بعد ذلك في المرتبة، حمدة تعالى على نعمته وعطائه.

٤ - علينا أن نتتبع المواطن التي ثبتت عن نبينا ﷺ وقال فيها
 ذكراً لله تعالى يتضمن الحمد له.

ومنها ما رواه مسلم في صحيحه عن أنس أن النبي عنها ما رواه مسلم في صحيحه عن أنس أن النبي أطعمنا عنه إذا أوى إلى فراشه قال: «الحمد لله الذي أطعمنا وسقانا وكفانا وآوانا، فكم ممن لا كافي له ولا مؤوي».

<sup>(</sup>١) رواه مسلم.



٥- أختم حديثي هنا بعبارة الزجاج -رحمه الله تعالى - حينها قال: «والله تعالى هو المحمود بكل لسان، وعلى كل حال كما يقال في الدعاء: الحمد لله الذي لا يُحمد على الأحوال كلّها سواه»(١٠).

وهنا أنبه إلى عدم دِقة العبارة المتداولة بيننا: «الحمد لله الذي لا يُحمَد على مكروه سواه».. وقد أشار إلى ذلك العلامتان ابن عثيمين رحمه الله والبرّاك حفظه الله.



<sup>(</sup>١) تفسير الأسهاء، ص٥٥.





## النصير

هو المُعينُ الذي يؤيد بنصره من يشاء، فلا غالب لمن نصره ولا ناصر لمن خذله.

ورد هذا الاسم العظيم في القرآن أربع مرات، منها قوله تعالى: ﴿ نِعُمَ ٱلْمَوْلَى وَنِعُمَ ٱلنَّصِيرُ ﴾ [الأنفال، الآية: ٤٠].

وقوله تعالى: ﴿ وَكَفَىٰ بِاللَّهِ وَلِيًّا وَكَفَىٰ بِاللَّهِ نَصِيرًا ﴾ [سورة النساء، الآية: ٤٥].

وقوله تعالى: ﴿ وَكَفَىٰ بِرَبِّلِكَ هَادِيَا وَنَصِيرًا ﴾ [الفرقان، الآية: ٣١].

#### وأمام هذا الاسم العظيم أقول:

٢- إذا علمت أنه لا ناصر إلا الله تعالى فاعلم أيضاً أنّه سبحانه



إذا نصر ك فلا غالب لك حتى لو اجتمعت الإنس والجنّ عليك، وقد قال تعالى: ﴿ إِن يَنصُرُكُمُ اللّهُ فَلَا غَالِبَ لَكُمْ أَلَهُ فَلَا غَالِبَ لَكُمْ أَلَهُ فَلَا غَالِبَ لَكُمْ أَلَهُ وَاللّهُ وَعَلَى اللّهِ وَإِن يَغَدُرُكُم مِّن المَعْدِهِ وَعَلَى اللّهِ فَلَن ذَا ٱلّذِي يَنصُرُكُم مِّن المَعْدِهِ وَعَلَى اللهِ فَلْيَتَوكُلُ اللّهُ وَعَلَى اللهِ [آل عمران، الآية: ١٦٠].

حتى تعرف السبب الذي يستجلب لك النصر إن بذلته، فقف عند قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا إِن نَصُرُوا ٱللَّهَ يَنصُرُكُم ﴾ [محمد، الآية: ٧].

وكذلك قوله تعالى: ﴿ وَكَانَ حَقًّا عَلَيْنَا نَصْرُ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ [الروم، الآية: ٤٧].

وقوله تعالى: ﴿ إِنَّا لَنَنصُرُ رُسُلَنَا وَالَّذِينَ ءَامَنُواْ فِي ٱلْحَيَوْةِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّالَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

3- في كلام جميل، يقول الطبري -رحمه الله تعالى عند قوله تعالى: ﴿ بَلِ اللهُ مَوْلَكَ حَمُّمٌ وَهُوَ خَيْرُ النّصِرِينَ ولا كَمَّ وَهُوَ خَيْرُ النّصِرِينَ ﴿ بَالِ اللهُ مُولَكَمَ وَنَاصِرِكُم عَلَى أَعَدَائه الذين كفروا. ﴿ وَهُو خَيْرُ النّصِرِينَ ﴾ لا منْ فررتم إليه من اليهود وأهل الكفر بالله، فبالله الذي هو ناصر كم ومو لاكم فاعتصموا، وإياه فاستنصر وا دون غيره ممّن يبغيكم الغوائل، ويرصدكم بالمكاره.







## الحفيظ . . الحافظ

اسمان دالان على حفظ الله لخلقه ليعيشوا على حسب ما قدره لهم، وهو الحفيظ على عباده ما عملوه من خير وشر، وهو الحفيظ لأوليائه عن كلّ ما يضر بإيمانهم من الشبهات والشهوات ووساوس الشياطين.

ورد اسمه تعالى الحفيظ في القرآن ثلاث مرات، منها قوله تعالى: ﴿ إِنَّ رَبِّ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ حَفِيظً ﴾ [هود، الآية:٥٧].

وقوله تعالى: ﴿ وَرَبُّكَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ حَفِيظٌ ﴾ [سبأ، الآية: ٢١].

وأما الحافظ فقد أخبر الله عن نفسه في سورة يوسف فقال: ﴿ فَاللَّهُ خَيْرٌ حَافِظاً وَهُوَ أَرْحَمُ ٱلرَّحِينَ ﴾ [يوس، الآية: ٢٤]، وقال تعالى: ﴿ إِنَّا نَحَنُ نَزَّلْنَا ٱلدِّكْرَ وَإِنَّا لَهُۥ لَحَفِظُونَ ﴾ [الحجر، الآية: ٩].

وأمام هذين الاسمين العظيمين أقول:

١ - على المرء أن يراقب الله تعالى في كل ما يقوله ويفعله،



لأن الله -عز وجل- يحفظ على العباد أعمالهم ليحاسبهم عليها يوم القيامة، ﴿ كُلَّا بَلْ تُكَذِّبُونَ بِٱلدِّينِ اللهِ وَاللَّهِ عَلَيْهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِقُلْمُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالَالِمُ اللَّهُ وَاللَّهُ الللَّا الللَّهُ اللَّهُ اللَّالِمُ الللَّهُ الللَّالِمُ الللَّهُ الللّهُ اللَّهُ اللّهُ الل

٢- التأمُّل في معنى هذا الاسم يملأ قلبك تعظيماً لله تعالى الذي يحفظ خلقه حفظاً عاماً ﴿ وَلَا يَتُودُهُۥ حِفظُهُما وَهُوَ الذي يحفظ خلقه حفظاً خاصاً لأوليائه وقد قال تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّهَ يُدُفِعُ عَنِ اللَّذِينَ عَامَنُوا ﴾.

٣- الطريق واضح لمن أراد أن يكسب حفظ الله الخاص له،
 فيبعده عن الشبهات والشهوات، ويحفظه من أعدائه
 في الدنيا.. ومن الأهوال يوم القيامة.

وهو قول النبي عليه الله محفظك "".

فاحفظ الله بإقامة شرعه، وأداء فرائضه، والسير على نهج نبيه ﷺ حتى تنال حفظ الله لك في الدنيا والآخرة.



<sup>(</sup>١) رواه أحمد.





### المجيد المجيد

هو الواسع فيما له من الأسماء الحسنى والصفات العلى، فهو واسع في عظمته وكرمه وجميع أوصافه.

ورد هذا الاسم العظيم في القرآن مرتين، الأولى في سورة هود: ﴿ رَحْمَتُ اللّهِ وَبَرَكْنُهُۥ عَلَيْكُمُ أَهْلَ ٱلْبَيْتِ ۚ إِنّهُۥ حَمِيدٌ مِعَدُ ﴾ [هود، الآية: ٧٣]، والثانية في سورة البروج: ﴿ وَهُوَ النّهَ وُرُالُورُودُ ﴿ الْأَيْدَانَ: ١٥،١٤].

#### وأمام هذا الاسم العظيم أقول:

- ١- لأن الله تعالى مجيدٌ واسعٌ في عظمته وكرمه فلا ينبغي أن يُعبد إلا هو وحده، ولا يُتَعلَّقُ في تفريج الكربات، وقضاء الحوائج إلا به.
- ٢- إذا أردت المجد والرِّفعة فاقترب من المجيد سبحانه،
   طاعة له، وثناءً عليه، وعملاً بكتابه المجيد.
- ٣- وصف الله تعالى عرشه بالمجيد، فقال: ﴿ ذُو ٱلْعَرْشِ ٱللَّجِيدُ
   ٣- وصف الله تعالى عرشه بالمجيد، فقال: ﴿ ذُو ٱلْعَرْشِ ٱللَّجِيدُ
   ١٥٠ على قراءة الكسر في دال «المجيد» فالعرش هو

أوسع وأعظم مخلوقات الله تعالى التي نعلمها، وقد وصف الله كتابه بالمجيد في قوله: ﴿ قَ وَالْفُرْءَانِ ٱلْمَجِيدِ فَي قوله: ﴿ وَ وَالْفُرْءَانِ ٱلْمَجِيدِ فَي إعجازه وإحكامه، وبركاته، فهي خيراتٌ لا تنضب، مع كثرة الواردين عليه من الخلق والعلماء.

3- نحن مطالبون بتمجيد خالقنا سبحانه، ولا يكون ذلك إلا بكثرة ذكره، والتوسُّع في مدحه والثناء عليه، وتعظيم أوامره ونواهيه، فأحذر أن يكون ذكرك للمخلوق، وتمجيدك له، أكثر من ذكرك للخالق المجيد سبحانه.







## الشهيد الشهيد

هو المطّلع على جميع خلقه، فيسمع جميع الأصوات ويبصر جميع الموجودات.

ورد هذا الاسم العظيم في القرآن (١٨) مرة، منها قوله تعالى: ﴿ وَأَنتَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدٌ ﴾ [المائدة، الآية: ١١٧].

وقوله في سورة النساء: ﴿ وَكَفَىٰ إِنَّكُ شَهِيدًا ١٠٠٠ ﴾.

وأمام هذا الاسم الجليل أقول:

١ - معرفتك بشهادة الله الدائمة على جميع خلقه وإطلاعهم
 عليه تطمئنك إن كنت صالحاً أو مظلوماً.. وتحذرك إن
 كنت عاصياً أو ظلوماً.

قال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدٌ ﴾ [سورة الحج، الآية: ١٧].

٢- لا تقلق كثيراً على حال الإسلام والظلم الواقع على

أهله، فالله الشهيد الحكيم الرحيم مُطّلعُ على كيد الكفرة والمنافقين.. ومطلع أيضاً على ضعف المسلمين ﴿ قُيْلَ أَصَحَبُ ٱلْأُخَدُودِ ﴿ ٱلنّارِ ذَاتِ ٱلْوَقُودِ ﴿ إِذْ هُرَعَلَمُهَا قُعُودٌ ﴾ إِذْ هُرَعَلَمُهَا قُعُودٌ ﴾ وَمَا نَقَمُواْ مِنْهُمُ إِلّا أَن يُؤمِنُواْ بِاللّهِ ٱلْعَزِيزِ ٱلْحَمِيدِ ﴾ الذي لهُ, مُلكُ السّمَوَتِ وَٱلأَرْضِ وَاللّهُ عَلَى كُلِ شَيْءٍ شَهِيدٌ ﴾ [البروج، الآيات: ٤-٩].

وإنها المهم هو صدق التزامك بهذا الدين، وحرصك على أن تكون من الصالحين الذين لهم المآل..، وإن ضعفوا في الحال.. والعاقبة للمتقين.









هو الذي يَقَدِّمُ بعضَ مخلوقاته في خلقها ويؤخِّر بعضَها، على ما تقتضيه مشيئته وحكمته، وهو الذي يُقدِّم بعض خلقه في الفضل ويؤخِّر بعضهم على ما تقتضيه مشيئتُه وعلمُه ورحمتُه.

ورد هذان الاسمان العظيمان في حديث النبي عَلَيْ في دعائه لاستفتاح الصلاة في تهجده في الليل: «اللهم لك أسلمت وبك آمنت.. -إلى قوله- أنت المقدِّمُ وأنت المؤخِّر لا إله إلا أنت»(٬٬

وكذلك في وصف علي بن أبي طالب الصلاة النبي وكذلك في وصف علي بن أبي طالب اللهم اغفر لي ما وقائه كان يقول بين التشهد والتسليم: «اللهم اغفر لي ما قدمت وما أخرت، وما أسررت وما أعلنت وما أسرفت، وما أنت أعلم به مني أنت المقدم وأنت المؤخر لا إله إلا أنت "".

<sup>(</sup>١) رواه البخاري.

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم.

#### وأمام هذين الاسمين العظيمين أقول:

١ - اعلم أن تقديمَ الله تعالى وتأخيرَه ينقسم إلى قسمين:

أ- قسمٌ كوني: كتقديم بعض المخلوقات في الخلق على الإنس.. وهذا كلّه مبنيٌّ على الحِكمة والعلم.

ب- قسمٌ شرعي: كتقديم بعض العبادِ في الفضل على
 البعض، كفضل الأنبياء على من سواهم، وهذا مبني
 على العدل والرحمة والفضل.

٢- اعلم أيضاً أن ميزان الله تعالى في تقديم بعض عباده على بعض ليس من أجل صورهم ولا أجسامهم، وإنّا بها عَلِمَه الله في قلوبهم من الصدق والطّهر والإيمان، وبها عملوه من صالح الأقوال والأفعال وقد قال النبي عَلَيْهُ: «إنّ الله لا ينظر إلى صوركم وأموالكم، ولكن ينظر إلى قلوبكم وأعمالكم، ".".

٣- مَنْ قدّمه اللهُ تعالى فهو المقدَّمُ وإن أخّره النّاس، ومن أخّرَهُ اللهُ فهو المؤخّر وإن قدّمه النّاس، فالله يعلم ولا

<sup>(</sup>١) رواه مسلم.



نعلم ﴿ أَلَا يَعْلَمُ مَنْ خَلَقَ وَهُو ٱللَّطِيفُ ٱلْخَبِيرُ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّك، الآية: ١٤].

فانتبه لمكانتك عند الخالق قبل المخلوق.

٤ - احذر أن تُقَدِّمَ مَنْ أراد الله تأخيره، أو تُؤخِّر مَنْ أراد الله
 تعالى تقديمه.

قال النبي عَلِي (يؤم القومَ أقرقُ هم لكتاب الله، فإن كانوا في القراءة سواء فأعلمهم بالسنة...)(١٠).



#### المُسخِّر

هو الذي يزيد من قيمة الأشياء ومكانتها وتأثيرها أو يُنقِصُها، فتغلى الأشياء أو ترخص على ما تقتضيه حكمته وعلمه ورحمتُه.

وقد ورد هذا الاسمُ العظيمُ (فيمن عَدّه من أسهاء الله، كالقرطبي، وابن حزم، والشوكاني، وابن باز، والألباني) حرحهم الله تعالى في حديث النبي على الذي رواه الترمذي وغيره أنّ النبي على قال: «..إن الله هو المسعر القابض الباسط الرازق..»(۱).

#### وأمام هذا الاسم والوصف العظيم أقول:

١- إذا علمنا أن ربَّنا سبحانه هو مدبِّر الأمور كلِّها، وهو مقلِّبُ الليل والنَّهار وما فيهما، زاد ذلك من تعلُّقِنا به، وتو كُُلِنا عليه وطَمعِنَا في فضله، فإنه باسطُ الأرزاق ومُكثِّرُها فَتَرخُص، أو قابضُها فَتقِلُّ وترتفع أسعارها.

<sup>(</sup>١) قال أبو عيسى: حديث حسن صحيح.



٢- يجب أن يترسّخ اليقين في قلوبنا بأنّا إن أطعنا الله فيها أمرنا، أعطانا ما تكفل به لنا ﴿ وَلَوْ أَنَّ أَهْلَ ٱلْقُرَىٰ ءَامَنُوا وَاتَّقَوْا لَفَدَحْنَا عَلَيْهِم بَرَكُنتِ مِّنَ ٱلسَّمَآءِ وَٱلْأَرْضِ وَلَكِن كَذَّبُوا فَاتَعْم بِمَاكَانُوا يَكْسِبُونَ (١) ﴾ [الأعراف، الآية: ٩٦].





### القابض والباسط

هو الذي يَقْبِضُ الأرواح، ويُمسِك الأرزاق عمّن يشاء من خلقه بحكمته، وقدرته وهو الذي يوسِّعُ الرزق لعباده بجوده ورحمته، فيبتليهم بذلك على ما تقتضيه حكمته، وهو الذي يبسط يديه بالتوبة لمن أساء.

لم يرد هذان الاسمان العظيمان في القرآن الكريم، وإنها وردا في حديث النبي على حينها قال الناس: يا رسول الله غلا السعر، فسعِّر لنا فقال: «إن الله هو المُسَعِّر، القابضُ الباسطُ الرازق، وإني لأرجو أن ألقى الله وليس أحدٌ منكم يطلبني بمَظلَمةٍ في دم ولا مال»(۱).

#### وأمام هذين الاسمين العظيمين أقول:

١- القابض والباسط اسمان، لا يُفْرَدُ أحدُهما عن الآخر؛
 لأن الكمال المطلق إنما يحصل بمجموع الوصفين، ولا ينبغى أن يُثنى على الله تعالى إلا بهما مقترنين.

<sup>(</sup>١) رواه الترمذي وأبو داود.





- ٢- يجب التوكُّلُ على الله تعالى وتفويض الأمر إليه، والطّمع فيها عنده، فلا قابض لما بسط الله، ولا باسط لما قبض، وليس الأمر بيد الخلق، فهم يسيرون بتدبير الله تعالى، فليطمئنَّ القلبُ، ولتَسْكُنِ النفّسُ.
- ٣- ما يُقدِّره الله -عز وجل- من القبض والبسط إنها هو صادرٌ عن حكمته وعلمه ورحمته، فَارْضَ بها قسمه الله تعالى.
- ٤ اعلم أن أعظم ما يبسطه الله لعبده هو بسط قلبه للخير، وانشراحه للإيمان وبالإيمان: ﴿ أَفَمَن شَرَحَ ٱللهُ صَدْرَهُ,
   اللّاسله فَهُو عَلَى نُورِ مِن رّبّهِ ﴾ [الزمر، الآية: ٢٢].
- ٥- سَلِ اللهَ الباسط أن يَبْسطَ لك ما يُسعدك في الدنيا والآخرة، من رزق حلال، وعافية شاملة، وعلم ينتفع به، وإيهانٍ يملأ عليك قلبك.
- ٦- ليكن حاضراً في ذهنك أن بَسْطَ الله تعالى لأحد من عباده في الدّنيا لا يعني بالضّرورة رضاه عنه.. وكذلك تضييقُ الله تعالى لأحد من عباده في الرزق لا يعني بالضرورة عَضَبَه عليه ومَقْتَه له، بل الله تعالى يبتلي

عباده بالسراء والضراء، والمرضيُّ عنه هو من وفقه الله للإيهان والعمل الصالح وجعله من الصابرين الشاكرين، وقد قال سبحانه في سورة الفجر: ﴿ فَأَمَّا الشَّاكرين، وقد قال سبحانه في سورة الفجر: ﴿ فَأَمَّا اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ وَلَهُ وَلَعْمَهُ وَلَعْمَهُ وَيَقُولُ رَفِّ أَكُرَمُنِ اللَّهِ الفجر، وَأَمَّا إِذَا مَا اللَّيْنَانُ فَقَدَرُ عَلَيْهِ رِزْقَهُ وَيَقُولُ رَبِّي أَهْنَنِ اللهِ الفجر، اللَّيْتان: ١٦،١٥].

٧- من جميل ما يُذكّر به في هذا المقام، حتى ينال العبد بسط الله تعالى له، هو حديث النبي ﷺ: «من سرّه أن يُبسَطَ له في رزقه أو يُنسأ له في أثره، فليصِل رَهِمه»(۱).

وكذلك قول النبي عَلَيْه في الحديث القدسي عن الله تعالى أنه قال: «أَنفِق يا بن آدم أُنفِق عليك» (١)، فابسط يدك بالخير والعطاء، من أجل الله تعالى، وانظر ماذا ترى.



<sup>(</sup>١) رواه البخاري ومسلم.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري ومسلم.





# المعطي

هو الذي يعطي ما شاء من خزائنه لمن شاء من خلقه، ولا راد لعطائه...، ولأوليائه النّصيبُ الأوفرُ من عطائه، وهو الذي أعطى كلّ شيء خَلْقَه وصُورتَه.

وهذا الاسم العظيم إنها ورد في حديث النبي على فقد قال: «من يُرد الله به خيراً يفقهه في الدين، والله المعطي وأنا القاسم، ولا تزال هذه الأمّة ظاهرة على من خالفهم حتى يأتي أمر الله وهم ظاهرون»(۱).

والذي ورد في القرآن إنها هو بصيغة الفعل كقوله -عز وجل-: ﴿ وَلَسَوْفَ يُعْطِيكَ رَبُّكَ فَتَرْضَى ﴾ [الضحى، الآية: ٥]، وقوله تعالى: ﴿ إِنَّا آَعُطَيْنَاكَ ٱلْكُوْتُرَ ﴾.

وأمام هذا الاسم الكريم أقول:

١-إذا تذكّر العبدُ عطاءَ الله له، وجودَه عليه، وتذكّر

<sup>(</sup>١) رواه البخاري.

أيضاً تقصيره في حقّ هذا الإله الكريم، أورث ذلك في القلب محبّةً عظيمةً لله تعالى، وحياءً منه، وقد قال في القلب محبّةً عظيمةً لله تعالى، وحياءً منه، وقد قال ولي الحديث القدسي عن ربّه سبحانه: «...لو أنّ أولكم وآخركم، وإنسكم وجنّكم قاموا في صعيد واحد، فسألوني، فأعطيت كلّ واحد مسألته، ما نقص ذلك من ملكي شيئاً إلا كما ينقص المخيط إذا أدخل في البحر...»(۱).

 ٢- إذا كان الله تعالى هو المعطي الكريم، فكن أنت السائل المستقيم.

﴿ وَأَلَّوِ ٱسْتَقَامُواْ عَلَى ٱلطَّرِيقَةِ لَأَسْقَيْنَهُم مَّآءً عَدَقًا ﴿ آ ﴾ [الجن، الآية: ١٦].

أفأعطِ من مالك.

<sup>(</sup>١) رواه مسلم.





- **أ**وأعطِ من شفاعتك.
  - **أ**وأعطِ من علمك.
- **أ**وأعطِ من نصحك.
- أو أبشر بوعد الله لك.
- ٤- عطاء الله تعالى فوق ما يخطر ببال الخلق، ففي الدنيا يعطي الله البرَّ والفاجر، والمسلم، والكافر، ثم يصطفي الله المؤمنين بعطائه وإنعامه يوم القيامه ﴿ كُلَّا نُمِدُّ هَا وُلاَّهِ وَهَا وُلاَّةِ مِنْ عَطَاءِ رَبِّكَ وَمَا كَانَ عَطَاءُ رَبِّكَ مَعْظُورًا النَّطُرُ كَيْفَ فَضَّلْنَا بَعْضَهُمْ عَلَىٰ بَعْضٍ وَلَلْأَخِرَةُ أَكْبَرُ دَرَجَنتٍ وَأَكْبَرُ تَفْضِيلًا ١٠ ﴾ [الإسراء، الآيتان: ٢١،٢٠].





#### الديّان

هو المجازي عباده على ما فعلوه، فإن كان خيراً ضاعفه بفضله، وإن كان شرّاً عاقب عليه بعدله أو عفا عنه.

ورد هذا الاسم العظيم في حديث النبي على فقط، ففي حديث جابر الله تعالى الله تعالى الله تعالى الله تعالى الله تعالى بصوتٍ يسمعه من بَعُد كما يسمعه من قَرُب: أنا الملك، أنا المديّان»(۱).

#### وأمام هذا الاسم العظيم أقول:

١ - مَن استقر معنى هذا الاسم العظيم في قلبه، أورث ذلك خشية من الله، فاجتنب ما يُغضبه قبل الوقوف أمامه للجزاء والحساب ﴿ وَنَضَعُ ٱلْمَوْزِينَ ٱلْقِسَطَ لِيَوْمِ ٱلْقِيكَمَةِ فَلَا لُطَخَاء وَالحساب ﴿ وَنَضَعُ ٱلْمَوْزِينَ ٱلْقِسَطَ لِيَوْمِ ٱلْقِيكَمَةِ فَلَا لُطَخَاء وَالحساب ﴿ وَنَضَعُ ٱلْمَوْزِينَ ٱلْقِسَطَ لِيَوْمِ ٱلْقِيكَمَةِ فَلَا لُطَحِناء وَالحساب ﴿ وَنَضَعُ ٱلْمَوْزِينَ ٱلْقِسَطَ لِيَوْمِ ٱلْقِيكَمَةِ فَلَا لُطَحِناء وَالْحَساب ﴿ وَنَضَعُ اللَّهِ اللَّهِ مَنْ خَرْدَلٍ أَلْيَنَا لَيْهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللللَّهُ اللللَّالَةُ الللللَّهُ الللللَّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّ

٢- كم يبعث هذا الاسم في قلوب المظلومين من الطمأنينة



<sup>(</sup>١) رواه الحاكم.



والثقة والتسلية، وأن الله تعالى آخِذٌ لهم حقَّهم، ومعاقبٌ ظَالمهَم: ﴿ وَلَا تَحْسَبَكَ اللّهَ غَلْفِلًا عَمَّا يَعْمَلُ اللّهَ غَلْفِلًا عَمَّا يَعْمَلُ اللّهَ غَلْفِلًا عَمَّا يَعْمَلُ الظَّالِمُونَ إِنَّمَا يُؤَخِّرُهُمُّمُ لِيَوْمِ تَشَخْصُ فِيهِ ٱلْأَبْصَارُ (اللهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

٣- ما أعدلَ ربِّي! وما أرحمَه! فقد قال النبي ﷺ: «لتُؤدُّنَ الحقوقَ إلى أهلها، حتى يُقتَصَّ للشاة الجهّاء من القرناء»(١).



## الهنّالي

اسمٌ لله تعالى دالَّ على كثرة عطائه، وعظيم إنعامه، ووفرة إحسانه على خلقه.

لم يرد هذا الاسم العظيم في القرآن الكريم إلا بصيغة الفعل كما في قوله تعالى: ﴿ لَقَدْ مَنَّ اللَّهُ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ إِذْ بَعَثَ فِيهِمْ رَسُّولًا مِّنْ أَنفُسِهِمْ يَتَّلُوا عَلَيْهِمْ ءَايَتِهِ، وَيُرْكِيمِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِنْبَ وَالْحِكْمَةَ وَإِن كَانُوا مِن قَبْلُ لَفِي ضَلَالٍ مُّبِينٍ ﴿ اللَّهُ اللَّهِ عَمْ اللَّهِ اللَّهِ عَمْ اللَّهِ عَمْ اللَّهِ اللَّهِ عَمْ اللَّهِ عَمْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ عَمْ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَمْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّالَةُ اللَّالِللللَّالِلْمُ اللَّهُ الللللَّالِمُ اللَّهُ

وإنها ورد عند الترمذي وأبي داود عن أنس أنه كان جالساً مع رسول الله على ورجلٌ يُصَلِّي ثمّ دعا: اللهم إني أسألك بأن لك الحمد لا إله إلا أنت المنّانُ بديعَ السهاوات والأرض، يا ذا الجلال والإكرام، يا حيُّ يا قيُّوم. فقال النبي والأرض، يا ذا الجلال والإكرام، الذي إذا دُعِيَ به أجاب، وإذا سُئل به أعطى».

وأمام هذا الاسم الكريم أقول:

١ - الوقوف مع اسم الله المنان، والتأمل في كثرة عطائه





لعبده، يصنع في القلب محبةً لله تعالى، ويُوجِبُ كثرةَ شُكره والثناءِ عليه.

٢- يقول شيخ الإسلام ابن تيمية هي عبارة جميلة عن الله -عز وجل-: «والمنّان: الذي يجودُ بالنّوال قبل السؤال».
 فلّله الحمد في الأولى والآخرة.

٣- المِنّة صفة كمال ومدحٍ لله تعالى مِنْه على خلقه، أما المخلوق
 فالمنّة منه صفة نقص وذمّ.

فكلُّ ما يعيشه الخلق من الخير فهو عطاء الله ومنته، وأمّا المخلوق فكيف يمن بها ليس منه على وجه الحقيقة، وهو كذلك مأجور على ما أعطى وموعود بالخُلف، وأما المنّان سبحانه يُعطى عباده تفضلاً وهو الغنى عنهم.

وقد عاتب الله الأعرابَ الذين منّوا على النبي ﷺ بإسلامهم فقال تعالى: ﴿ يَمُنُّونَ عَلَيْكَ أَنْ أَسْلَمُواً قُل لَا تَمُنُّوا عَلَى النبي الله الله على الله الله على الله على

٤ - اعلم أنّ الله تعالى يُحبُّ من عبده أن يكون فَطِناً لنعمته،
 ومشاهداً لمنته، وهكذا هم أهل الايهان دائهاً، فقد قال

الله تعالى في قصة يوسف: ﴿ قَالُواْ أَءِنَكَ لَأَنتَ يُوسُفُ قَالَ أَنا يُوسُفُ وَهَاذَا أَخِي قَدْ مَنَ الله عَلَيْنَا إِنَّهُ مَن الله عَلَيْنَا إِنَّهُ مَن يَتَقِ وَيَصْبِرَ فَإِنَ اللهَ لَا يُضِيعُ أَجْرَ اللهُ عَلَيْنِينَ ﴿ ) ﴾ يَتَقِ وَيَصْبِرَ فَإِنَ اللهَ لَا يُضِيعُ أَجْرَ الْمُحْسِنِينَ ﴿ ) ﴾ [يوسف، الآية: ٩٠]، وقال سبحانه عن أهل الجنة في سورة الطور: ﴿ وَأَقِبُلَ بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضِ يَسَاءَلُونَ ﴿ ] قَالُواْ إِنَّا كُنَا مُشْفِقِينَ ﴿ ) فَمَنَ اللهُ عَلَيْنَا وَوقَننا عَذَابَ السَّمُومِ ﴿ ﴾ إِنَّا كُنَا مِن قَبْلُ نَدْعُوهُ إِنَّهُ هُو اللهِ اللهُ عَلَيْنَا وَوقَننا عَدَابَ السَّمُومِ ﴿ ﴾ إِنَّا كُنَا مِن قَبْلُ نَدْعُوهُ إِنَّهُ هُو الطور، الآيات: ٢٥-٢٨].







# 🔤 الرازق . . الرزّاق

أما الرازق فهو المتكفل برزق مَنْ في السهاوات والأرض برًّا كان أو فاجراً، ثم يرزق أولياءه رزقاً خاصاً بقلوبهم فيزيدها إيهاناً وحكمة، ويُنمي أجسادهم بالرزق الحلال.

ورد اسم الله تعالى الرازق بصيغة التفضيل في القرآن خمس مرات، منها قوله تعالى: ﴿ وَارْزُفَّنَا وَأَنتَ خَيْرُ الرَّزِفِينَ ﴾ خمس مرات، منها قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا رَأَوًا بِحَدَرَةً أَوْلَمُوا انفَضُوا اللائدة، الآية: ١١٤] وقوله تعالى: ﴿ وَإِذَا رَأَوًا بِحَدَرةً أَوْلَمُوا انفَضُوا اللائدة، الآية: مَا عَنداللهِ خَيْرُ مِنَ اللّهِ وَمِنَ اللّهِ حَيْرُ وَاللّهُ خَيْرُ اللّهُ وَمِنَ اللّهِ وَمِنَ اللّهِ حَيْرُ وَاللّهُ خَيْرُ اللّهُ وَاللّهُ حَيْرُ وَاللّهُ حَيْرُ اللّهُ وَاللّهُ حَيْرُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّ

وأمّا الرزاق فهو اسمٌ دال على كثرة رزقه لخلقه، فهو سبحانه يرزقهم قبل أن يسألوه، بل ويرزقهم حتى مع معصيتهم له.

وقد ورد اسمه تعالى الرزّاق في القرآن مرة واحدة وذلك في سورة الذاريات: ﴿ إِنَّ اللَّهَ هُوَ الرَّزَّاقُ ذُو الْفُؤَةِ الْمَتِينُ ۞ ﴾ [الذاريات، الآية: ٥٨].

#### وأمام هذين الاسمين العظيمين أقول:

١- كم سيثمر معرفة هذين الاسمين في قلب العبد من المحبة لله الكريم سبحانه..، فالكافر يعيش برزق الله له، فكيف بالمؤمن.. وقد قال سبحانه: ﴿ وَمَا مِن دَآبَةِ فِي ٱلْأَرْضِ إِلَّا عَلَى ٱللَّهِ رِزْقُهَا ﴾ [هود، الآية: ٦].

وقال النبي ﷺ: «ما أحدٌ أصبرَ على أذى سمعه من الله، يدّعون له الولد ثم يعافيهم ويرزقهم»(١).

٢- اعلم يقيناً أن الرزق من الله تعالى، وبيده سبحانه، فلا يملك أحدٌ من المخلوقين جَلْبَ الرزق لأحدٍ أو دَفعَه عنى وجه الاستقلال.

وهذا يُطِمئنُ القلب، ويشرح الصدر: ﴿ مَّا يَفْتَحِ اللَّهُ لِلنَّاسِ مِن رَّحْمَةٍ فَلَا مُمْسِكَ لَهَا مُمَّسِكَ فَلَا مُرْسِلَ لَهُ. مِنْ بَعْدِهِ وَهُوَ الْعَزِيْرُ لَلْكِيْمُ اللَّهِ [فاطر، الآية: ٢].

ومِن جَهلِ المنافقين تَنَادِيهم في عهد النبي عَلَيْهُ لحرب اقتصادية قذرة عليه وعلى أصحابه هن ناسين أن العطاء والرزق بيد الله تعالى: ﴿ هُمُ ٱلَّذِينَ يَقُولُونَ لَا نُنفِ قُواْ عَلَى مَنْ

<sup>(</sup>١) رواه البخاري ومسلم.





## عِندَ رَسُولِ ٱللَّهِ حَتَّى يَنفَضُّوا ۗ وَلِلَّهِ خَزَآبِنُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَلَكِكَنَّ ٱلْمُنَافِقِينَ لَا يَفْقَهُونَ 🖤 ﴾ [المنافقون، الآية: ٧].

٣- اعلم واستحضر أن رزق الله تعالى أوسع من أن يكون طعاماً وشراباً فقط، بل هو كلّ خير حسِّي أو معنوي، دنيوي أو أخروي يمنّ الله به عليك، وقد قال النبي عَلِيَّةِ: لعائشة ١٠٥ عن خديجة ١٠٤ (إنِّي رُزقت حبَّها) (١٠).

وعدم استحضار هذا المعنى الواسع للرزق يجعل البعض يظن نفسه من المحرومين، بسبب عدم توسيع الله له في المال، مع أنه قد وسّع له في العافية والتوفيق ومحبّةِ الناس له.

٤- إن أعظم ما استُجلِبَت به الأرزاق واستُدعِيَت به البركات هو الإيمان بالله تعالى وتقواه: ﴿ وَلَوْ أُنَّ أَهْلَ ٱلْقُرَىٰ ءَامَنُواْ وَٱتَّقَوْاْ لَفَنَحْنَا عَلَيْهم بَرَكَتِ مِّنَ ٱلسَّمَآءِ وَٱلْأَرْضِ وَلَكِكِن كَذَّبُوا فَأَخَذْنَهُم بِمَا كَاثُواْ يَكْسِبُونَ ١٠٠٠ ﴾ [الأعراف، الآبة: ٩٦].

وقال تعالى: ﴿ وَمَن يَتَّقِ ٱللَّهَ يَجْعَل لَّهُۥ مَخْرَجًا ۞ وَيَرْزُفُهُ مِنْ حَيْثُ لَا يَعْتَسِبُ ﴾ [الطلاق، الآيتان: ٢، ٣].

<sup>(</sup>١) رواه مسلم.



## الوكيل والكفيل

هو القائم بتدبير شؤون الكائنات وتصريف أمورها، وهو الكافي لمن التجأ إليه والحافظ لمن اعتصم به.

أمّا اسمُ الله الوكيل فقد ورد في القرآن (١٤) مرة، منها قوله تعالى: ﴿ وَتَوَكَّلُ عَلَى اللَّهِ وَكِيلًا ﴾ [الأحزاب، الآية: ٣].

وقوله -عز وجل-: ﴿ ٱللَّهُ خَلِقُ كُلِّ شَيْءٍ وَهُوَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ وَكِيلُ ﴾ [الزمر، الآية: ٦٢].

أما اسم الله الكفيل فلم يرد إلا مرة واحدة، وذلك في قوله تعالى: ﴿ وَأَوْفُواْ بِعَهْدِ اللَّهِ إِذَا عَهَدَتُمْ وَلَا نَنقُضُواْ الْأَيْمَنَ بَعَدُ تَوْكِيدِهَا وَقَدْ جَعَلْتُمُ اللَّهَ عَلَيْكُمُ كَفِيلًا ﴾ [النحل، الآية: ٩١].

وأمام هذين الاسمين العظيمين أقول:

١- يجب اعتماد القلب على الله تعالى، لأنَّه المدبّر لكل







الأمور، وبيده جميع الأرزاق، ولا يجلب النفع، ويدفع الضُّرَّ على وجه الحقيقة إلا هو سبحانه وتعالى، ولذلك جاء الأمر في قوله تعالى: ﴿ وَتَوَكَّلُ عَلَى ٱلْمَيِّ ٱلَّذِي لَا يَمُوتُ وَسَيِّحْ بِحَمَّدِهِ } [الفرقان، الآية: ٥٨].

٢- لو فَقِهَ الإنسان عظمة الله تعالى لما توكُّل إلا عليه ولما استعان إلا به، وهذه صفات أهل الإيهان، قال تعالى: ﴿ إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱلَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ ٱللَّهُ وَجِلَتْ قُلُوبُهُمْ وَإِذَا تُلِيَتْ عَلَيْهِمْ ءَاينتُهُ، زَادَتُهُمْ إِيمَناً وَعَلَىٰ رَبِّهِمْ يَتُوكَّلُونَ ﴾ [الأنفال، الآية: ٢].

٣- أعظم الناس اطمئناناً، هم أكثرهم توكلاً على الله تعالى. وما ذاك إلا لعظيم معرفتهم بربّهم جلّ وعلا، وصدق لجوئهم إليه.





#### الكافي

هو الذي يكفي عباده ما أهمّهم، ويدفع عنهم ما ألمَّ بهم.

وقد ورد هذا الاسم العظيم في القرآن مرة واحدة، وذلك في قوله تعالى في سورة الزمر: ﴿ أَلَيْسَ ٱللَّهُ بِكَافٍ عَبْدُهُۥ ﴾ [الزمر، الآية: ٣٦].

#### وأمام هذا الاسم الجميل أقول:

- ١ كفاية الله تعالى لخلقه نوعان:
- أ) عامّة: وهي كفايته سبحانه لجميع عباده في رزقهم،
   وتدبير أمورهم، وإصلاح شؤونهم.
- ب) خاصّة: وهي كفايته تعالى لأوليائه المؤمنين بتوفيقهم ونصرهم واللّطف بهم.
- ٢ كم يزيد هذا الاسم من ثقة العبد بربه تعالى، وكم يملأ
   القلب من الاعتهاد والتوكل عليه، فهو سبحانه المتكفل
   برزق عباده، ونصرة أوليائه، ولا أصدق من الله قيلاً،



وقد قال تعالى لنبيه عَلَيْكَ ﴿ هَٰ فَإِنْ ءَامَنُواْ بِمِثْلِ مَآءَامَنتُم بِهِ عَلَيْكَ ﴿ فَأَوْ اللَّهُ أَلْكُ أَهُمْ فِي شِقَاقِ ۖ فَسَيَكُفِيكَ هُمُ اللَّهُ أَلْكَ أَهُمْ اللَّهُ أَلْكَ أَهُمُ اللَّهُ أَلْكَ أَهُمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللّ

٣- فلنكثر من حمد الله تعالى والثناء عليه على منته وكفايته لنا، وقد كان نبينا هي يقول عند نومه: «الحمد لله الذي أطعمنا وسقانا وكفانا وآوانا، فكم ممن لا كافي له ولا مُؤوي» (۱).

٤ - ممّن عدّ الكافي من أسهاء الله تعالى: ابن العربي المالكي،
 وابن حجر العسقلاني رحمهم الله تعالى.





#### الرقحيب

هو المُطّلع على خلقه، والمُحصِي على العباد أعمالهم، فلا تفوته لفتةُ ناظر، ولا فلتةُ خاطر.

ورد هذا الاسم العظيم في القرآن ثلاث مرات، أولها في قوله تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلَيْكُمْ مَرِقِبًا ﴾ [النساء، الآية: ١]، وثانيها في سورة المائدة على لسان عيسى ﴿ فَلَمَّا تَوَفَيْتَنِي كُنْتَ أَنْتَ أَلْتَ الرَّقِيبَ عَلَيْهِمٌ وَأَنْتَ عَلَى كُلِ شَيْءِ شَهِيدُ ﴾ [المائدة، الآية: ١١٧]، وثالثها في سورة الأحزاب: ﴿ وَكَانَ اللّهُ عَلَى كُلِ شَيْءٍ رَقِيبًا ﴾ [الأحزاب، الآية: ٢٥].

#### وأمام هذا الاسم العظيم أقول:

١ اعلم واستحضر رقابة الله عليك ودَوَامَ اطلاعه على أحوالك. فها كان من خطأ، فاستغفر..

وما كان من صوابِ فاشكر..

وما كان من عمل فاستعن به واستنصر..





٢- معرفة هذا الاسم يفسِّر لك حال كثيرٍ من المجتمعات التي انتشرت فيها السرقة، وفشا فيها الظلم، وشاعت فيها الخيانة والخديعة.. وما ذاك إلا لعدم مراقبة الله تعالى في السر والعَلَن.





## المُحسي

هو الذي أحْسَنَ وأَتْقَن كُلَّ شيءٍ خَلَقَه، وهو الذي أحسن إلى خلقه بعظيم نِعَمِه وعطائه.

لم يأتِ هذا الاسم العظيم في كتاب الله تعالى إلا بصيغة الفعل كما في قوله تعالى: ﴿ وَأَحْسِن كَمَا أَحْسَنَ اللهُ إِلَيْكَ ﴾ الفعل كما في قوله تعالى: ﴿ اللَّذِي اللَّهِ إِلَيْكَ ﴾ [القصص، الآية: ٧٧]. وكذلك قوله تعالى: ﴿ اللَّذِي اَحْسَنَ كُلُّ شَيْءٍ خَلَقَهُ أَوْ وَبَداً خَلْقَ الْإِنسَانِ مِن طِينٍ ﴾ [السجدة، الآية: ٧].

ولكنه ثبت في حديث النبي عَلَيْ حيث قال: «إذا حكمتم فاعدلوا، وإذا قتلتم فأحسنوا، فإنّ الله مُحْسِنٌ يُحِبُّ الإحسَان» (()) وروى عبد الرزاق في مصنفه من حديث شَدّاد بن أوس أن النبي عَلَيْ قال: «إن الله -عز وجل - محسن يحب الإحسان، فإذا قتلتم فأحسنوا القِتلة...» الحديث.

وأمام هذا الاسم العظيم أقول:

١ - إِن تَذَكُّرَ إحسانِ الله تعالى، بإتقان خَلْقِه وعظيم كَرَمِه

<sup>(</sup>١) رواه ابن عدى في الكامل.



على عباده لَيَبْعَثُ في النفسِ محبةً عظيمةً لهذا الربِّ الجميل فيستسهل، بل ويستعذب من أجله فعل الطّاعات، وترك الذنوب.

٢- اعلم أنه كما أحسن الله خَلْقَه فقد أحسَنَ شَرعَه، وكما آمنا بقوله: ﴿ فَتَبَارَكَ ٱللهُ أَحْسَنُ ٱلْخَلِقِينَ ﴾ [المؤمنون، الآية:
 ١٤] فلنؤ من بقوله: ﴿ وَمَنْ أَحْسَنُ مِنَ ٱللّهِ حُكُمًا لِقَوْمِ يُوقِنُونَ ﴾ [المائدة، الآية: ٥٠].

٣- تذكر دائماً أن المحسن سبحانه، يحب عِبَادَه المحسنين:
 ﴿ وَأَحْسِنُوٓ أُ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْمُحْسِنِينَ ﴾ [البقرة، الآية: ١٩٥].

 ٤- إن من أسرع وأعظم ما يَسْكُب السعادة في قلبك،
 هو الإحسان إلى خلق الله تعالى القائل: ﴿ هَلْ جَزَاءً ٱلْإِحْسَنِ إِلَّا ٱلْإِحْسَنُ ﴾ [الرحن، الآية: ٦٠].

فأَحْسِن بإتقان عبادتك لله تعالى، كما أتقن خَلْقَك، وأحْسِن إلى عباده بالبذل والعطاء، كما أحسن إليك وأعطاك.







#### 11110

هو الكافي عبادَه جميع ما أهمهم من أمر دينهم ودنياهم، وللمؤمنين به النصيبُ الأوفر من كفايته، وهو سبحانه المجازي لهم على ما عملوا.

ورد هذا الاسم العظيم في القرآن ثلاث مرات، منها قوله تعالى: ﴿ وَكَفَىٰ بِأُللَّهِ حَسِيبًا ﴾ [النساء، الآية: ٦]، وكذلك قوله تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ حَسِيبًا ﴾ [النساء، الآية: ٨٦].

#### وأمام هذا الاسم العظيم أقول:

1- كم تُثمر معرفة هذا الاسم من المراقبة لله تعالى والاجتهاد في السير على ما يحبّه ويرضاه، فهو سبحانه الحاسب على عباده أعمالهم، والمتولي جزاءهم يوم القيامة ﴿ إِنَّ اللّهَ كَانَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ حَسِيبًا ﴾ [النساء، الآية: ٨٦]، وهو سبحانه لا يظلم الناس شيئًا، وقد قال في سورة الإسراء: ﴿ اقْرَأْ كِنْبُكُ كُفّى بِنَفْسِكَ ٱلْيَوْمَ عَلَيْكَ حَسِيبًا ﴾ [الإسراء، الآية: ١٤].





٢- على العاقل أن يتذكر دائماً يومَ الحساب، وأنَّ أمَامَه يوماً سَيُجازي فيه على أعماله، وما نَسِيَ أحدٌ يومَ الحساب أو كفر به إلا تجرأ على الظلم والإجرام والعصيان: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَضِلُّونَ عَن سَكِيلِ ٱللَّهِ لَهُمَّ عَذَابٌ شَكِيدًا بِمَا نَسُواْ يَوْمَ ٱلْحِسَابِ ﴾ [ص، الآية: ٢٦].

وكان من دعاء موسى ك ما قاله الله عنه في سورة غافر: ﴿ وَقَالَ مُوسَى ٓ إِنِّي عُذْتُ بِرَتِي وَرَيِّكُم مِّن كُلِّ مُتَكَبِّرٍ لَّا يُؤْمِنُ بِيَوْمِ ٱلْحِسَابِ ﴾ [غافر، الآية: ٢٧].

- ٣- ما سكنت معاني اسم الله الحسيب قلبَ أحدٍ إلا زادته طمأنينةً وسكينة، وتبرّاً من الاعتباد على أحد إلا عليه، وقد قال سبحانه: ﴿ وَبَرِّزُفَّهُ مِنْ حَيْثُ لَا يَحْتَسِبُ ﴾ [الطلاق، الآبة: ٣].
- ٤- الأَحَظُّ بكفاية الله وحفظه، هم المؤمنون به سبحانه، والمَتَبِعُون لنبيّه عَيَالِيَّةٍ: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلنَّبِيُّ حَسْبُكَ ٱللَّهُ وَمَنِ ٱتَّبَعَكَ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ [الأنفال، الآية: ٦٤].





# الشافي والطبيب

هو الذي يشفي القلوب والأبدان من أمراضها، وليس في يد العباد إلا ما يسره الله لهم من الدواء، أما الشفاء فَبِيَدِه وحده لا شريك له، فلا شافي إلا هو ولا شفاء إلا شفاؤه.

لم يرد هذان الاسمان الكريمان في كتاب الله تعالى، وإنما وردا في حديث النبي عليه الله الله عليه الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله عليه الله على الله على

وأما اسمه الطبيب - سبحانه -: فقد جاء في حديث أبي رمثة هال: انطلقت مع أبي نحو النبي عليه فقال له أبي: «أرني هذا الذي بظهرك فإني رجل طبيب»، قال: «الله



<sup>(</sup>١) رواه البخاري ومسلم.





#### الطبيب، بل أنت رجلٌ رفيق، طبيبها الذي خلقها»(۱).

#### وأمام هذين الاسمين العظيمين أقول:

1- اعلم أن العِلَلُ التي تصيب الإنسان نوعان: عِلَلُ الأجساد، وعلل القلوب.. وأخطرهما ما يصيب القلوبَ والأرواح، ولذلك وجب عليّ وعليك أن نستحضر هذا المعنى ونحن ندعو ربنا الشافي بأن يشافينا من أمراض الأجساد وأمراض القلوب، فسواد الفؤاد مرض، وتعلّقه بغير الله مرض، وانحراف الأخلاق مرض، وسوء اللسان مرض، فانتبه واطلب كلا الشفاءين.

٢- تذكر دائماً أن الشفاء على وجه الحقيقة إنها هو من الله تعالى وقد قال سبحانه: ﴿ وَإِن يَمْسَسَكَ اللهُ بِضُرِ فَلا صحانه: ﴿ وَإِن يَمْسَسَكَ اللهُ بِضُرِ فَلا صحانه عَلَى وقد قال سبحانه: ﴿ وَإِن يَمْسَسَكَ اللهُ بِضَرِ فَلا رَادً لِفَضَلِهِ عَلَى يُصِيبُ لِهِ عَن يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ وَهُو الغَفُورُ الرَّحِيمُ ﴾ [يونس، الآية: به مَن يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ وَهُو الغَفُورُ الرَّحِيمُ ﴾ [يونس، الآية: ١٠٧]، فباشِر أسباب الشفاء بجوارحك، وأما القلبُ فليتعلق بالطبيب الشافي جل وعز .. فأقبل على الله وقد فليتعلق بالطبيب الشافي جل وعز .. فأقبل على الله وقد

<sup>(</sup>١) رواه أبو داود.



أحسنت الظن به، وأبشر منه بالخير الوفير، فإنه على شفائك قدير .. وإن الأمر لديه يسير.







# الرفيــق

هو المتدرج في الخلق والتشريع مع قدرته على خلق المخلوقات وإنزال التشريع دفعة واحدة، وهو الذي يعامل عباده بالرفق واللين فلا يكلفهم ما لا يطيقون.

لم يرد هذا الاسم الكريم في القرآن العظيم، وإنها ورد في حديث النبي عَلَيْهُ قال: «إنّ حديث النبي عَلَيْهُ قال: «إنّ الله رفيقٌ يُحِبُّ الرّفقَ في الأمر كُلّه»(١).

وللحديث قصة جميلة ومفيدة فارجع إليها.

وأمام هذا الاسم الجليل أقول:

١ - اعلم أن للرفق معنيين جميلين: أحدهما مشهور، والثاني مغمور.

فالمشهور هو: اللطف والأخذ بالأيسر.

والمغمور هو: التدرج في الأمور.

(١) رواه البخاري.



٢- الله -سبحانه وتعالى- لطيف بعباده، يريد بهم اليسر،
 وهو كذلك رفيق بهم حيث تدرج في خلقهم وفي
 تشريعه لهم، وفي هذا من التيسير ما لا يخفى.

٣- كم يبعث هذا الاسم من محبة الله تعالى والطمأنينة به،
 وبشرعه، وقد قال سبحانه ممتناً على عباده: ﴿ لَا يُكُلِّفُ
 الله نَفْسًا إِلَّا وُسْعَها ﴾ [البقرة، الآية: ٢٨٦].

وقالت عائشة ﷺ: ماخُيّر رسول الله ﷺ بين أمرين إلا اختار أيسرهما ما لم يكُن إثماً (').

ع - من أراد كثرة النجاح وقلة الإخفاق فعليه بصفة الرفق، وقد قال النبي عليه فيها قو لا عظياً، ومنه ما رواه مسلم في صحيحه: «من يُحرَم الرّفق يُحرم الخيرَ كُلّه». وكذلك قوله هذ: «ما كان الرفق في شيء إلا زانه وما نُزع من شيء إلا شانه» (٢).

فارفق بنفسك، وبغيرك، وتلطَّف في التعامل مع خلق



<sup>(</sup>١) رواه البخاري ومسلم.

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم.





الله تعالى، وتدرّج في كسب صفات الخير، وفي نصح النّاس، ولاتتعجل قطف الثهار قبل نضوجها.

فمن تعجّل شيئاً قبل أوانه عوقب بحرمانه، وقد قال عَلِيلَةِ: «إذا أراد الله بأهل بيتٍ خيراً أدخل عليهم الرّفق»(١٠).



# المُقيت

هو الذي خلق الأقواتَ والأرزاقَ وتَكَفَّل بإيصالها إلى الخلق، وهو حفيظٌ عليها وعلى أعمال العباد بلا نقصان.

ورد هذا الاسم العظيم في القرآن مرةً واحدة، وذلك في قوله تعالى: ﴿ وَكَانَ اللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ مُّقِينًا ﴾ [النساء، الآية: ٨٥].

#### وأمام هذا الاسم الكريم أقول:

٢- يجب الاعتمادُ على الله وحده، والتوكل عليه سبحانه في جلب الأقوات وطلب الأرزاق.

وقد قال سبحانه عن خلق الأرض في سورة فصلت: ﴿ وَجَعَلَ فِيهَا رَوَسِى مِن فَوْقِهَا وَبَدَكَ فِيهَا وَقَدَّرَ فِيهَا أَقُوْرَتُهَا فِي أَرْبَعَةِ اللّهَ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الل



٣- لا تنس وأنت تطلب ربّك قوت الأجسام والبركة فيه،
 أن تطلبه قوت القلوب والأرواح..

### فقوتُ الرُّوح أرواحُ المعاني

### وليس بأن طَعِمْتَ وأن شَرِبْتَ

٤- فَرَّقَ بعضُ أهل العلم بين المُقيت والرزّاق: بأنّ المقيت أخصُّ من الرزاق، لأنه يختص بالقوت (وهو الطعام والشراب)، وأما الرزاق فيتناول القوت وغيره من عطاء الله تعالى.







#### الطيت

هو الطّاهرُ والسّالمُ من كلّ عيبٍ ونقص، وهو الذي له الحُسْنُ والكهالُ المطلق، وهو كثير الخير على خلقه، ولا يقبل سبحانه من الأعمال والصدقات إلا ما كان طيّباً حلالاً خالصاً له.

لم يرد هذا الاسم الكريم في القرآن، وإنها ورد في حديث النبي على : فقد روى أبو هريرة في أن رسول الله على قال: 
(يا أيها النّاس إن الله طيب ولا يقبل إلا طيباً، وإن الله أمر المؤمنين بها أمر به المرسلين " فقال: ﴿ يَتَأَيُّهُ الرُّسُلُ كُلُواْ مِنَ الطّيبَنِ وَاعْمَلُواْ صَلِحًا ۖ إِنّي بِمَا تَعْمَلُونَ عَلِمُ فَي الرُّسُلُ كُلُواْ مِن اللهِ منون، الطّيبَنتِ وَاعْمَلُواْ صَلِحًا ۖ إِنّي بِمَا تَعْمَلُونَ عَلِمُ اللهِ اللهِ منون، الطّيبَنتِ وَاعْمَلُواْ صَلِحًا ۚ إِنّي بِمَا تَعْمَلُونَ عَلِمُ اللهِ اللهِ المؤرن، وقال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهُا الّذِينَ عَامَنُواْ صَلُحُلُوا مِن طَبِبَنتِ مَا رَفُواْ مِن طَبِبَنتِ مَا رَفُواْ مِن طَبِبَنتِ مَا رَفُواْ مِن طَبِبَنتِ مَا رَفُواْ مِن طَبِبَنتِ مَا رَفُوا لِلّهِ إِن كُنتُمْ إِيّاهُ تَعْبُدُونَ ﴾ [البقرة، الآية: ١٧٧]. (ثم ذَكرَ الرّجُلَ يُطِيلُ السّفر أشعث أغبر يَمُدّ يديه إلى السهاء يا ربُّ يا ربُّ، ومطعمُه حرام، ومشربُه حرام، ومشربُه حرام،



### وملبسه حرام، وغُذي بالحرام فأنّى يُستجاب له؟! »(١٠).

#### وأمام هذا الاسم الجميل أقول:

1- كم سَتُحِبُّ هذا الإله العظيم، وقد علمتَ معنى اسمه الطيّب، وأنه الطيب في أسمائه وصفاته وأفعاله، ولا يصدر منه إلا الطيب، ولا يصعد إلىه إلا الطيب، وحبنّته طيّبة لا يدخلها إلا الطيّب، بل ما طاب شيء قطُّ إلا بطيته سبحانه.

٢- ليكن نُصبَ عينيك أن الله الطيّبَ لا يقبل من عباده إلا الطيّب، اعتقاداً كان أو قولاً وعملاً وأخلاقاً، قال تعالى في سورة فاطر: ﴿إِلَيْهِ يَصْعَدُ ٱلْكِامُ ٱلطّيّبُ وَٱلْعَمَلُ الطّيبُ وَٱلْعَمَلُ الطّيبُ مَرْفَعُهُمْ ﴾ [فاطر، الآية: ١٠].

وقال على الله على الله الطيب، ولا يقبل الله إلا الطيب، فإن الله يتقبلها بيمينه ثم يربّيها لصاحبها كما يُربّي أحدكم فُلُوّه حتى تكون مثل الجبل»(").

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري ومسلم.



<sup>(</sup>١) رواه مسلم.

٣- استحضر دائماً أن ربّك الطيّب -سبحانه- يُحِبُّ العبدَ الطيب، الطيّب في قلبه، والطيّب في قوله وعمله، والطيّب في قوله وعمله، والطيّب في أخلاقه ومَعْشَرِه.. فبطيبتِك تنال الحياة الطيبة في الدنيا والآخرة: ﴿ مَنْ عَمِلَ صَلِحًا مِن ذَكِرٍ أَوَ الطيبة في الدنيا والآخرة: ﴿ مَنْ عَمِلَ صَلِحًا مِن ذَكِرٍ أَوَ النّجَى وَهُو مُؤْمِنُ فَلَنُحْ بِينَا أَهُ حَيَوْةً طَيّبةً ﴾ [النحل، الآية: ٩٧].







### الهادي

هو الذي يهدي ويدُل سائر الخلق إلى مصالحها وكسب رزقها ودفع ما يضرُّها، وهو الذي يَدُلُّ المكلَّفين على طريق الخير والشرِّ، وطريق النجاة والهلاك، وهو الذي يَهدِي هداية التوفيق والإلهام بمقتضى حكمته ورحمته.

ورد هذا الاسم الجميل في القرآن مرتين إحداهما في سورة الفرقان: ﴿ وَكَفَى بِرَبِّكِ هَادِيكًا وَنَصِيرًا ﴾ [الفرقان، الآية: ٣١].

والثانية في سورة الحج: ﴿ وَإِنَّ ٱللَّهَ لَهَادِ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ إِلَىٰ صِرَاطٍ مُّسْتَقِيمٍ ﴾ [الحج، الآية: ٥٤].

### وأمام هذا الاسم العظيم أقول:

١- كلَّ المخلوقات تسير في هذه الدنيا بهداية الله تعالى العامّةِ لها ﴿ قَالَ فَمَن رَّبُكُمَا يَكُوسَىٰ ﴿ ثَا قَالَ رَبُّنَا ٱلَّذِي أَعْطَىٰ كُلُّ شَيْءٍ خَلْقَهُ, ثُمَّ هَدَىٰ ﴿ ثَلْ اللهِ عَلَى عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى عَلَى اللهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللهِ عَلَى عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى

ولذلك فكلُّ شيء يَهدِي إلى الخالقِ العظيمِ ويَدلُّ عليه، فسبحان الذي خَلَقَ فسوِّى وقدر فهدى!



٢- لا يَملِكُ هداية التوفيق والإلهام إلا الله سبحانه وتعالى، لذلك وجب على العبد الضعيف أن يُعلنَ افتقارَه بين يدي ربّه طالباً منه أن يهديه للطريق المستقيم، وأن يثبّته عليه.. وفي الحديث القدسي: «يا عبادي، كُلُّكم ضالٌ إلا مَنْ هديتُه فاستَهدُوني أهدِكم»(۱).

٣- اعلم أنك محتاج إلى الهداية في كل لحظة من حياتك حتى تُوفَّق لما يحبّه الله ويرضاه...، في ليلك ونهارك، وغناك وفقرك، وحربك وسلمك.. ولذلك وجب استحضار شمول الدعاء العظيم الذي نقوله في كل ركعة من صلاتنا ﴿ آهٰدِنَا آلِصِّرَطَ ٱلْمُسْتَقِيمَ ﴾ وعظيم حاجتنا له.



<sup>(</sup>١) رواه مسلم.





## \_\_\_\_<u>.</u>111

هو الواسع في إحسانه لخلقه، يُعطي فلا يستطيع أحدٌ عَدَّ نِعمتِه أو إحصاءَها، وهو سبحانه الصادق في وعده.

ورد هذا الاسم العظيم في القرآن مرة واحدة، وذلك في قوله تعالى: ﴿ إِنَّا كُنَّا مِن قَبْلُ نَدْعُوهٌ إِنَّهُ، هُوَ ٱلْبَرُّ ٱلرَّحِيمُ ﴾ [الطور، الآية: ٢٨].

#### وأمام هذا الاسم الجميل أقول:

١ - إن مشاهدة برِّ الله تعالى على خلقه، يثمر المحبّة العظيمة في قلب العبد لربَّه البَرِّ.

٢ - اعلم أن البَرَّ سبحانه يُحِبُّ البِرَّ.... والبِرُّ عطاءٌ وخُلُق.

قال الله تعالى: ﴿ لَن نَنَالُواْ ٱلْبِرَّ حَتَّى تُنفِقُواْ مِمَّا يُحِبُّونَ ﴾ [آل عمران، الآية: ٩٢].

وقال عَلَيْهُ: «البِرُّ حُسْنُ الخُلُق.. »(١).

(١) رواه مسلم.



فعلى قدر بِرّك يكون بِرُّ الله لك وزيادة.

٣- من معاني برِّ الله تعالى، صدقُه في وعده، بل لا أصدق من الله وعداً، ففي سورة الزمر يقول الله تعالى عن المؤمنين، وقد ذاقوا حقّ اليقين: ﴿ وَقَالُواْ ٱلْحَمَّدُ لِلّهِ ٱلّذِى صَدَقَنَا وَعَدَهُ, وَأَوْرَبُنَا ٱلْأَرْضَ نَتَبَوَّا أُمِنَ ٱلْجَنَّةِ حَيْثُ نَشَآةً فَنَعُمَ أَجُرُ الْعَمِيلِينَ ﴾ [الزمر، الآية: ٧٤].







## السبّوح السبّوح

هو المُنزَّه عن كلَّ عيبٍ ونقص، لأنَّه الذي له أوصاف الكمال والجمال المطلق.

وقد ورد هذا الاسمُ العظيم في سنّة النبي عَلَيْهُ حيث روى مسلمٌ في صحيحه عن عائشة أنّ النبي عَلَيْهُ كان يقول في ركوعه وسجوده: «سبوحٌ قُدُّوس، ربُّ الملائكة والروح».

### وأمام هذا الاسم الجميل أقول:

١- ليعلم المرءُ المخلوقُ أن كلَّ من في السهاوات والأرض يسبحون ربهم وخالقهم، شاهدين على وحدانيته وعظيم سلطانه، ﴿ وَإِن مِّن شَيْءٍ إِلَّا يُسْبَحُ مِجْدِهِ وَلَكِن لَا نَفْقَهُونَ تَسْبِيحَهُمُ ﴾ [الإسراء، الآية: ٤٤].

فاللَّحاقَ اللَّحاقَ بقوافل المسبّحين.

٢- لا تنسَ أن من أعظم العبادات لله تعالى هي عبادة



التسبيح، والتي كانت المُنْقِذَ لنبيّ الله يونس عليه السلام: ﴿ لَا إِلَهُ إِلَّا أَنتَ سُبْحَننَكَ إِنِّي كُنتُ مِنَ السلام: ﴿ لَا إِلَهُ إِلَّا أَنتَ سُبْحَننَكَ إِنِّي كُنتُ مِنَ الطّالِمِينَ ﴾ [الأنبياء، الآية: ٨٧].

٣- هل تعلم أن آخر حديث في صحيح البخاري -رحمه الله تعالى- هو حديث أبي هريرة ها قال: قال رسول الله على: «كلمتان خفيفتان على اللسان، ثقيلتان في الميزان، حبيبتان إلى الرحمن: سبحان الله وبحمده، سبحان الله العظيم» ((). فالزمها.



<sup>(</sup>١) متفق عليه.





# 🕮 الـــوارث

هو الباقي بعد فناء الخلق، وجميعُ الأشياء تَرجِعُ إليه بعد فناء أهلها، وكلُّ ما في أيدينا هو أمانةٌ ستعود يوماً إلى مالكها -عزّ وجل-.

ورد هذا الاسم في القرآن ثلاث مرّات، إحداها في قوله تعالى: ﴿ وَإِنَّا لَنَحْنُ ثُمِّي وَنُمِيتُ وَخَنُ ٱلْوَرِثُونَ ﴾ [الحجر، الآية: ٢٣]، وكذلك قوله تعالى: ﴿ وَكُنَّا خَنُ ٱلْوَرِثِينَ ﴾ [القصص: ٥٨].

### وأمام هذا الاسم الجليل أقول:

١ - كم الله تعالى من العظمة.. فالخلق كلُّهم إلى فناء، ويبقى الله تعالى، فسبحانه ما أجَلَّه: ﴿ كُلُّ مَنْ عَلَيْهَا فَانِ اللهُ وَمَبِّهُ وَجَهُ رَبِّهُ وَجَهُ رَبِّهُ ذُو الْجُلَلِ وَٱلْإِكْرَامِ اللهِ إِلَا لَهِ إِلَا مِن الآيتان: ٢٦، ٢٧].

٢- يجب الحذرُ من التعلُّقِ بالدنيا، فكلَّها فانيةٌ، وإلى زوال...
 ولا يبقى إلا الإيمانُ بالله والعملُ الصالح ﴿ وَٱلْبَعْيَنَ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ

الصَّلِحَتُ خَيْرٌ عِندَ رَبِّكَ ثُوابًا وَخَيْرٌ أَمَلًا ﴾ [الكهف، الآية: ٢٤]، كلُّ هذا من أجل الفوز بجنات النعيم التي قال الله -عزوجل- عنها: ﴿ تِلْكَ ٱلْجَنَّةُ ٱلَّتِي نُورِثُ مِنْ عِبَادِنَا مَن كَانَ تَقِيًّا ﴾ [مريم، الآية: ٣٣].

٣- يجب الوثوقُ بوعد الله تعالى لعباده المؤمنين: ﴿ وَلَقَدْ
 ٣- يجب الوثوقُ بوعد الله تعالى لعباده المؤمنين: ﴿ وَلَقَدْ
 ٣- يجب الوثوقُ بوعد الله تعالى لعباده المؤمنين عَرِثُهَا عِبَادِى
 الطّبَدَاحُونَ ﴾ [الأنبياء، الآية: ١٠٥].







### المحيط المحيط

هو الذي أحاط بكلّ خلقه عِلماً وقُدْرَةً، فلا يخفى عليه شيء من أحوالهم، والجميع في قبضته وتحت سلطانه.

ورد اسم الله المحيط في القرآن ثماني مرات، منها قوله تعالى: ﴿ وَاللَّهُ مُحِيطًا بِٱلْكَفِرِينَ ﴾ [البقرة، الآية: ١٩].

وقوله تعالى: ﴿ وَاللَّهُ مِن وَرَآبِهِم مُّحِيطًا ﴾ [البروج، الآية: ٢٠].

#### وأمام هذا الاسم العظيم أقول:

١ - من تأمل حقاً في اسم الله المحيط، رُزق الخشية والحياء منه.

٢- إذا وقرت معاني اسم الله المحيط في قلب العبد، زال منه الخوف من المخلوقين الضعفاء، قال تعالى: ﴿إِن مَن المخلوقين الضعفاء، قال تعالى: ﴿إِن مَن مُسَلَّكُمُ مَسَنَدُ مُّ مَسَنَدُ مُّ مَسَنَدُ مُسَلِّكُمُ مَسَيْئَةُ يَفْرَحُوا بِهَا وَإِن تُصِبْكُمُ سَيِّئَةُ يَفْرَحُوا بِهَا وَإِن تُصِبْكُمُ سَيِّئَةً يَقُوا لَا يَضُرُّكُمُ مَ كَيْدُهُم شَيْعًا إِنَّ اللهَ بِمَا يَعْمَلُونَ عُمِيطًا إِنَّ اللهَ يَاللهُ عمران، الآية: ١٢٠].

وكذلك عَلِمَ العبد أنه لا سبيل للفرار من الله إلا إليه ﴿ فَفِرُّوا إِلَى اللَّهِ إِنِّ لَكُمْ مِنْهُ نَذِيرٌ مُبِينٌ ﴿ اللَّالِهِ اللَّالِهِ اللَّالَةِ: ٥٠].



### الهراجع

- ١ القرآن الكريم.
- ٢- صحيح البخاري.
  - ٣- صحيح مسلم.
  - ٤ سنن الترمذي.
- ٥- المفردات في غريب القرآن للأصفهاني.
  - ٦- تفسير القرطبي.
  - ٧- النهج الأسمى لمحمد الحمود.
- ٨- ولله الأسماء الحسني لعبدالعزيز الجليل.







# الفهرس

| المقدمــة٥     |
|----------------|
| المقدمـــة     |
| الله ۱۱        |
| الرحمن الرحيم  |
| الــرؤوف٥١     |
| الغنـــي       |
| الكريم والأكرم |
| الوهــاب۲۱     |
| الجــواد       |
| الواسـع        |
| الملك المليك   |
| القدُّوس٠٠٠    |
| السلام         |
| المؤمـــن      |
| المهيمن        |

| ٣٨  | العزيـــز           |
|-----|---------------------|
| ٤٠  | الجبار              |
| ٤٢  | المتكّـــبر         |
| ٤٤  | الكبيـر             |
| ٤٦  | الربُّ              |
| ٤٩  | العظيم              |
| ٥٢  | القادرالقديرالمقتدر |
| 00  | الخالق الخلاّق      |
| ٥٨  | البارئ              |
| ٥٩  | المصـــور           |
| ٠١  | الأول               |
| ٦٣  | الآخــر             |
| ٦٤  | الظاهرالباطن        |
| ٦٦  | السّميع             |
| ٦٨  | البصير              |
| V • | العفــو             |
|     | الغفور الغفار       |
| ν ξ | الستّير             |
| ٧٦  | 1.1.1               |





| ٧٩  | اللطيف              |
|-----|---------------------|
| ۸١  | الوتــر             |
| ۸۲  | الجميل              |
| ۸۳  | العليالأعلىالمتعال  |
| ۸٥  | الواحد الأحد        |
| ۸۸  | الصمــد             |
| ٩٠  | السيّد              |
| 97  | القاهر والقهار      |
| ٩٤  | الحـــق             |
| ٩٦  | المبين              |
| ٩٨  | القوي المتين        |
| ١٠٠ | الحيي               |
| 1.7 | الحيّ القيّوم       |
| ١٠٣ | وأما القيّوم سبحانه |
| ١٠٥ | الشاكر والشكور      |
| ١٠٨ | الفتَّاح            |
| 11. | العليم العالم       |
| ١١٤ | الحكيم              |
|     | E11                 |

| الخبير           |
|------------------|
| التوّاب          |
| القريب           |
| المجيب           |
| الودود           |
| الولي المولى     |
| الحميد           |
| النصير           |
| الحفيظ الحافظ    |
| المجيدا          |
| الشهيد           |
| المقدّم والمؤخّر |
| المُسعِّر        |
| القابض والباسط   |
| المعطيا          |
| الديّان          |
| النّـان          |
| الرازق الرزّاق   |
| الوكيل والكفيل   |

# 

| الكافي           |
|------------------|
| الرقيب           |
| المُحـسن         |
| الحسيب           |
| الشافي والطبيب٧٣ |
| الرفيـــق        |
| اللُّقيت         |
| الطيّب           |
| الهاديالهادي     |
| البـــــــرّ     |
| السبّوح٨٨        |
| الــوارث         |
| المحيط           |
| المراجع          |
| الفه             |













