




Ett urval från  

Hadithencyclopedin 

 

Författad av: 

Forskaravdelningen på Jam'iyyat Khidmat al-Muhtawa al-

Islami bi al-Lughat 

 

Swedish 

         

 
 



 
  

 
 

2 

I Allahs namn, den Nåderike, den Barmhärtige. 

Inledning 

All lovprisning tillkommer Allah, världarnas Herre. 

Må han hylla och sända frid över vår profet 

Muhammed, hans familj och alla hans följeslagare, 

och dem som följer dem i godhet fram till domedagen. 

Det viktigaste som en muslim bör fokusera på, efter 

Allahs bok, är att läsa, reflektera över, studera och 

praktisera profeten Muhammeds صلى الله عليه وسلم Sunnah. Profeten 

 ,sa: "Människor! Jag har lämnat efter mig det som صلى الله عليه وسلم

om ni håller fast vid det, kommer att leda till att ni 

aldrig går vilse: Allahs bok, och hans profets Sunnah" 

(återberättad av Imam Malik). Allah sa: "Och vad än 

sändebudet ger er, ta det, och vad han än förbjuder er, 

avstå från det" (59:7). Därför har organisationerna 

Jam'iyyat Khidmat al-Muhtawa al-Islami bi al-Lughat 

och Jam'iyyat al-Da'wah wa Taw'iyat al-Jaliyat i ar-

Rabwah varit måna om att sammanställa en 

encyklopedi som innehåller profetens صلى الله عليه وسلم Hadither 

översatta till flera olika språk. 

Allah har underlättat för oss att välja ut några hadither 

från denna encyklopedi som muslimer kan behöva för 

sina religiösa och världsliga angelägenheter. Utöver 



 
  

 
 

3 

det finns det en kortfattad förklaring till dem, tolkning 

av dess betydelser och lärdomar som vi kan dra nytta 

av. Detta har sammanställts i denna bok kallad: "Ett 

urval från Hadithencyclopedin." Arbetet med att 

översätta den till många av världens största språk är 

pågående, så att innehållet kan spridas och profeten 

Muhammeds صلى الله عليه وسلم Sunnah kan förmedlas till 

mänskligheten på deras egna språk. 

Vi ber Allah att acceptera detta arbete, att göra det 

välsignat och att vi ska göra det uppriktigt för hans 

skull, och att belöna alla som har bidragit till att 

förbereda, översätta och sprida det. Må Allah hylla och 

sända frid över vår profet Muhammed. 

 
 



 
  

 
 

4 

Handlingar bedöms enbart efter avsikter, och var och en tillräknas enbart det han har avsett 

عن عمر بن الخطاب رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله   –  (1) 
رَتهُُ  عليه وسلم:   رِئٍ مَا نوََى، فَمَنأ كََنتَأ هِجأ مَالُ باِلنِّيَّةِ، وَإنَِّمَا لِِمأ عأ

َ مَا الْأ »إنَِّ
نأيَا يصُِيبُهَا   رَتهُُ لُِِ رَتهُُ إِلََ الِله وَرسَُولِِِ، وَمَنأ كََنتَأ هِجأ إِلََ الِله وَرسَُولِِِ، فهَِجأ

رَتهُُ إِلََ مَ  وَّجُهَا، فهَِجأ ةٍ يتََََ
َ
رَأ وِ امأ

َ
  .ا هَاجَرَ إِلََأهِ« أ

مَا نوََى«وفي لفظ للبخاري:   رِئٍ  امأ لِكُُِّ  وَإنَِّمَا  باِلنِّيَّاتِ،  مَالُ  عأ
َ  .»إنَِّمَا الْأ

  [متفق عليه] -[ صحيح]
(1) – 'Umar bin al-Khattab (må Allah vara nöjd med 

honom) berättade att Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم sa: "Handlingar 

bedöms enbart efter avsikten, och en person tillräknas 

enbart det han har avsett. Således [bedöms] den vars 

utvandring var ämnad för Allah och hans sändebud som att 

hans utvandring var för Allah och hans sändebud, och den 

vars utvandring var ämnad för att uppnå något världsligt 

eller för att ta en kvinna till hustru, [bedöms som att] hans 

utvandring var för det ändamål han utvandrade för." Och i 

en återberättelse av al-Bukhari: "Handlingar bedöms enbart 

efter avsikter, och var och en tillräknas enbart det han har 

avsett."  [Autentisk]  - [Al-Bukhari och Muslim] 

Förklaring  

Profeten صلى الله عليه وسلم berättar att handlingar bedöms efter 

avsikten och att denna bestämmelse omfattar alla 

handlingar, dyrkan såväl som affärer. Den som avser 

en viss världslig gagn med sina handlingar kommer 



 
  

 
 

5 

inte att få mer än det hans avsåg och kommer därmed 

inte att belönas. Den som däremot avser att närma sig 

Allah, genom sina handlingar, kommer att få dem 

belönade, fastän det kan vara vardagliga handlingar 

som att äta och dricka. 

Därefter framställde han صلى الله عليه وسلم en liknelse med 

avsiktens roll i handlingarna trots att de, till det yttre, 

är identiska. Han berättade att den som avser sin 

Herres välbehag då han utvandrar och lämnar sitt land 

kommer att få sin utvandring bedömd som en islamisk 

handling och alltså belönas för den då hans avsikt var 

uppriktig. Men den som istället avser världslig gagn då 

han utvandrar, så som att han söker pengar, status, 

affärer eller giftermål, kommer inte att gynnas från sin 

handling utöver den nyttan han avsett och sökt. 

Följaktligen belönas han inte för denna handling. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Detta är en uppmaning till att vara uppriktig, 
då Allah inte godkänner någon annan handling 
än den som utförts för hans skull.   

2. Personen som utför handlingar, som i grunden 
utförs för att närma sig Allah, men gör det av 
vana kommer inte att belönas för det förrän 
han avser att närma sig Allah med dem.  

(4560)  



 
  

 
 

6 

Den som innoverar något i vår angelägenhet (islam) som inte tillhör den ska få det avvisat 

: قَالَ رسَُولُ الِله صلى الله عليه   –   (2)  عَنأ عََئشَِةَ رضي الله عنها قَالتَأ
« وسلم:  رِناَ هَذَا مَا ليَأسَ فِيهِ فَهُوَ ردٌَّ مأ

َ
دَثَ فِِ أ حأ

َ
  متفق عليه. »مَنأ أ

« ولمسلم:   رُناَ فَهُوَ ردٌَّ مأ
َ
  [ متفق عليه ]   - [  صحيح ]  . »مَنأ عَمِلَ عَمَلًا ليَأسَ عَليَأهِ أ

(2) – 'A'ishah (må Allah vara nöjd med henne) berättade 

att Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم sa: "Den som innoverar något i 

vår angelägenhet (islam) som inte tillhör den ska få det 

avvisat." (Återberättad av al-Bukhari och Muslim). 

Muslims återberättelse: "Den som gör något som inte 

överensstämmer med vår sak (islam) ska få det avvisat."  
[Autentisk]  - [Al-Bukhari och Muslim] 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم tydliggör att den som hittar på något i 

religionen eller gör något som inte har någon grund i 

Koranen eller Sunnan kommer att få det tillbakavisat, 

och Allah kommer inte att acceptera det. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Dyrkanshandlingar baseras på det som har 
nämnts i Koranen och Sunnan. Vi dyrkar enbart 
Allah genom det han har föreskrivit, inte genom 
innovationer och påhitt.   

2. Religionen baseras inte på åsikter eller vad 
man själv gillar, snarare baseras den på att 
följa sändebudet صلى الله عليه وسلم.   

3. Denna Hadith visar religionens perfektion.   



 
  

 
 

7 

4. Innovationer är alla nya trosläror, yttranden och 
handlingar som har introducerats i religionen, 
och som inte förekom under profetens صلى الله عليه وسلم eller 
följeslagarnas tid.   

5. Denna Hadith räknas till en av islams absoluta 
grundprinciper. Den är en måttstock för 
handlingar; på samma sätt som handlingar som 
inte utförs för Allahs skull inte belönas så är varje 
handling, som inte stämmer överens med det 
Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم kom med, förkastad.   

6. De förbjudna innovationerna är de som är 
kopplade till religionen, inte till det världsliga.  

(4792)  
'Islam innebär att du bekänner att ingen sann gud finns förutom Allah och att Muhammed är Allahs sändebud, att du utför bönen, ger allmosa, fastar under Ramadan och vallfärdar till huset, om du har medel till det  

عن عمر بن الخطاب رضي الله عنه قال: بيَأنَمَا نََأنُ عِنأدَ رسَُولِ الِله صَلىَّ الُله    –   ( 3)   
عَرِ،   مٍ إِذأ طَلعََ عَلَيأنَا رجَُلٌ شَدِيدُ بَيَاضِ الثِّيَابِ، شَدِيدُ سَوَادِ الشَّ عَليَأهِ وسََلَّمَ ذَاتَ يوَأ

رِفُهُ  فَرِ، وَلَِ يَعأ ثرَُ السَّ
َ
حَدٌ، حَتََّّ جَلسََ إِلََ النَّبِِِّ صَلىَّ الُله عَليَأهِ  لَِ يرَُى عَلَيأهِ أ

َ
مِنَّا أ

نِ  بِِأ خأ
َ
دُ، أ يأهِ عََلَ فَخِذَيأهِ، وَقَالَ: ياَ مُُمََّ بَتيَأهِ، وَوضََعَ كَفَّ بَتيَأهِ إِلََ رُكأ نَدَ رُكأ سأ

َ
  وسََلَّمَ، فَأ

لًَمِ، فَقَالَ رسَُولُ الِله صَلىَّ الُله عَليَأ  سِأ نأ لَِ إِلََِ إلَِِّ  هِ وسََلَّمَ:  عَنِ الْأ
َ
هَدَ أ نأ تشَأ

َ
لًَمُ أ سِأ »الْأ

وَتََُجَّ   رَمَضَانَ،  وَتصَُومَ  كََةَ،  الزَّ تَِِ  وَتؤُأ لًَةَ،  الصَّ وَتقُِيمَ  الِله،  رسَُولُ  ا  دا مُُمََّ نَّ 
َ
وَأ الُله، 

 » تَطَعأتَ إِلََأهِ سَبِيلًا َيأتَ إِنِ اسأ قُهُ، قَالَ:    الْأ لُُِ وَيُصَدِّ
َ
أ قَالَ: صَدَقأتَ، قَالَ: فَعَجِبأنَا لَُِ، يسَأ

قَالَ:   يمَانِ،  ِ
الْأ عَنِ  نِ  بِِأ خأ

َ
مِ  فَأ َوأ وَالَأ وَرسُُلِهِ،  وَكُتُبِهِ،  وَمَلًَئكَِتِهِ،  باِلِله،  مِنَ  تؤُأ نأ 

َ
»أ



 
  

 
 

8 

هِ«  ِهِ وَشََِّ مِنَ باِلأقَدَرِ خَيْأ خِرِ، وَتؤُأ سَانِ، قَالَ:   الْأ حِأ نِ عَنِ الْأ بِِأ خأ
َ
  قَالَ: صَدَقأتَ، قَالَ: فَأ
نَّكَ ترََاهُ، فإَِنأ لمَأ تكَُنأ ترََاهُ فإَنَِّهُ يرََاكَ« 

َ
بُدَ الَله كَأ نأ تَعأ

َ
اعَةِ،    »أ نِ عَنِ السَّ بِِأ خأ

َ
قَالَ: فَأ

ائلِِ« قَالَ:   لمََ مِنَ السَّ عأ
َ
ؤُولُ عَنأهَا بأِ مَارَتهَِا، قَالَ:    »مَا الأمَسأ

َ
نِ عَنأ أ بِِأ خأ

َ
نأ تلََِِ  قَالَ: فَأ

َ
»أ

ُنأياَنِ«  اءِ يَتَطَاوَلوُنَ فِِ الْأ فَُاةَ الأعُرَاةَ الأعَالةََ رعََِءَ الشَّ نأ ترََى الْأ
َ
مَةُ رَبَّتَهَا، وَأ

َ قَالَ: ثُمَّ   الْأ
قَالَ لِِ:   ثُمَّ  مَلِيًّا  فَلبَِثأتُ  ائلُِ؟« انأطَلقََ،  ريِ مَنِ السَّ تدَأ

َ
أ قُلأتُ: الُله وَرسَُولُُِ    »ياَ عُمَرُ، 

لمَُ، قَالَ:   عأ
َ
« أ تاَكُمأ يُعَلِّمُكُمأ دِينكَُمأ

َ
يلُ، أ ِ   [ رواه مسلم ]   - [  صحيح ]  . »فإَنَِّهُ جِبِأ

(3) – 'Umar bin al-Khattab (må Allah vara nöjd med 

honom) sa: "En dag när vi satt hos Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم 

kom en man med bländande vita kläder och kolsvart 

hår. Han såg inte ut att vara på resa och ingen av oss 

kände honom. Han satte sig hos profeten صلى الله عليه وسلم, lät sina 

knän vila mot hans knän, lade handflatorna på 

profetens صلى الله عليه وسلم lår och sa: 'Muhammed! Upplys mig om 

islam.' Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم svarade då: 'Islam innebär 

att du bekänner att ingen sann gud finns förutom Allah 

och att Muhammed är Allahs sändebud, att du utför 

bönen, ger allmosa, fastar under Ramadan och 

vallfärdar till huset, om du har medel till det.' 

[Mannen] sa: 'Du har talat sanning.' Vi förvånades över 

att han frågade honom och sedan bekräftade vad han 

sagt. [Mannen] sa: 'Upplys mig då om Iman.' Han صلى الله عليه وسلم 

svarade: 'Att du tror på Allah, hans änglar, hans 

böcker, hans sändebud, den yttersta dagen, och att du 



 
  

 
 

9 

tror på att både gott och ont är förutbestämt.' [Mannen] 

sa: 'Du har talat sanning.' Sedan sa han: 'Upplys mig 

då om Ihsan.' Han صلى الله عليه وسلم sa: 'Att du dyrkar Allah som om 

du såg honom, för även om du inte ser honom så ser 

han förvisso dig.' [Mannen] sa: 'Upplys mig då om  den 

yttersta stunden.' Han صلى الله عليه وسلم sa: 'Den tillfrågade vet inte 

mer än den som frågar.' [Mannen] sa: 'Upplys mig då 

om tecknen på att den närmar sig.' Han صلى الله عليه وسلم sa: 'Att 

tjänarinnan föder sin härskarinna, och att du ser 

barfota, lättklädda, fattiga fåraherdar tävla om vem 

som kan bygga högst byggnader.' Sedan gav sig 

mannen av, och jag stannade kvar en stund. Därefter 

sa profeten صلى الله عليه وسلم:   '`Umar, vet du vem den som frågade 

var?' Jag sa: 'Allah och hans sändebud vet bäst.' Han صلى الله عليه وسلم 

sa: 'Det var Gabriel som kom till er för att lära er om 

er religion.'" [Autentisk] - [Återberättad av Muslim] 

Förklaring 

'Umar bin al-Khattab berättade att Gabriel kommer 

till följeslagarna (må Allah vara nöjd med dem) i en 

okänd persons skepnad. Han hade bländande vita 

kläder och kolsvart hår, och såg inte ut att vara sliten, 

ha smutsiga kläder eller ovårdat hår på grund av resa. 

Ingen bland dem som var närvarande hos profeten صلى الله عليه وسلم 

kände igen honom. Då satte han sig hos profeten صلى الله عليه وسلم 



 
  

 
 

10 

som en elev och ställde honom صلى الله عليه وسلم frågor om islam. 

Profeten صلى الله عليه وسلم svarade genom att nämna islams pelare 

som omfattar att vittna om trosbekännelsen, vara mån 

om att be de fem bönerna, ge allmosa till dem som 

förtjänar den, fasta under månaden Ramadan och att 

utföra vallfärden för den som har möjlighet. 

Då säger frågeställaren: "Du har talat sanning", 

vilket fick följeslagarna att förvånas då hans fråga 

tydde på att han saknade kunskap i frågan, men 

bekräftade ändå svaret. 

Han frågade honom därefter om Iman. Då nämnde 

profeten صلى الله عليه وسلم de sex pelarna som omfattar tron på Allahs 

existens och egenskaper samt bekräftelsen att han är en i 

sina handlingar, likt att han skapar, och att han även är 

den enda värd dyrkan. Och tron på änglarna, som Allah 

har skapat från ljus. De är hedrade tjänare till Allah som 

inte trotsar honom, snarare implementerar de hans 

påbud. Och tron på böckerna som Allah uppenbarat för 

sina sändebud, så som Koranen, Evangeliet, Toran med 

flera. Och tron på sändebuden, som förmedlar Allahs 

religion. Bland dessa sändebud var Noah, Abraham, 

Mose, Jesus och det sista sändebudet Muhammed صلى الله عليه وسلم 

samt andra profeter och sändebud. Och tron på den sista 

dagen, vilket omfattar allt som sker efter döden som livet 

i graven och att människan ska återuppstå efter hennes 



 
  

 
 

11 

död för räkenskap. Då kommer hon antingen att hamna 

i paradiset eller i helvetet. Och tron på att Allah 

förutbestämt allting i enlighet med sin kunskap och 

utmed det hans vishet fordrar. Han skrev ner det, ville att 

det skulle ske varpå det inträffade så som Allah beslutat 

och skapat. Sedan frågade han honom om Ihsan varpå 

profeten صلى الله عليه وسلم förklarar att Ihsan är dyrka Allah som att man 

ser honom. Om tjänaren inte kan uppnå denna nivå så 

bör han dyrka Allah med insikten om att Allah ser 

honom. Första och högsta nivån är följaktligen att dyrka 

Allah som att tjänaren ser honom, och nivån under är att 

dyrka honom med vetskap att han ser en. 

Därefter frågade han när timmen inträffar. Då 

förtydligade profeten صلى الله عليه وسلم att vetskapen om när 

domedagen inträffar är något Allah hållit för sig själv. 

Följaktligen finns det ingen skapelse som känner till 

det, därför vet inte den frågade mer än frågaren själv. 

Sedan frågade honom om domedagens tecken? Då 

förklarade han att ett tecken är förekomsten av många 

tjänarinnor med barn, eller att att många barn kommer 

att bete sig illa mot sina mammor och behandla dem som 

tjänarinnor. Ännu ett tecken är att fattiga fåraherdar 

kommer att bli rika under slutet av tiden, varpå de skryter 

om att bygga höga och lyxiga byggnader. 



 
  

 
 

12 

Slutligen förklarade profeten صلى الله عليه وسلم att frågeställaren 

var Gabriel som kommit för att lära följeslagarna 

denna rena lära och religion. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Profetens صلى الله عليه وسلم höga karaktär och att han brukade 

sitta med sina följeslagare och de satt med honom.   

2. Det är föreskrivet att visa vänlighet mot 

frågeställaren och föra honom närmare en så att 

han kan ställa sin fråga utan att vara obekväm 

eller rädd.   

3. Att visa respekt för läraren, likt Gabriel (frid 

vare över honom) gjorde. Han satte sig framför 

profeten صلى الله عليه وسلم på ett respektfullt sätt för att lära 

sig från honom.   

4. Islam har fem pelare och tron har sex runder.   

5. När islam och Iman nämns tillsammans syftar islam 

på synliga aspekter och Iman på dolda aspekter.   

6. Detta visar att religionen har olika nivåer. Den 

första nivån är Islam, den andra nivån är Iman, och 

den tredje nivån är Ihsan vilket är den högsta.   

7. Vanligtvis saknar den som ställer frågor kunskap, 

därför ställer han frågor, och av denna anledning 



 
  

 
 

13 

blev följeslagarna förvånade över hans frågor och 

hur han därefter bekräftade att svaren var de rätta.   

8. Att börja med det viktigaste först. Profeten صلى الله عليه وسلم 

började med trosbekännelsen när han 

förklarade vad islam var. När han förklarade 

vad Iman var började han med tron på Allah.   

9. Frågeställaren kan ställa frågor som han 

egentligen har svar på, men som han vill att 

andra ska lära sig svaret på.   

10. Vetskapen om när domedagen inträffar är 

något Allah hållit för sig själv.  

(4563)  

Islam har byggts på fem 

عَنأ عَبأدِ الِله بنِ عُمَر رضي الله عنهما قال: قال رسولُ الله صلى الله عليه    –   ( 4)   
ا عَبأدُهُ وَرسَُولُُِ،  وسلم:   دا نَّ مُُمََّ

َ
نأ لَِ إِلََِ إِلَِّ الُله، وَأ

َ
لًَمُ عََلَ خََأسٍ: شَهَادَةِ أ سِأ »بنَُِِ الْأ

مِ رَمَضَانَ«  َيأتِ، وصََوأ كََةِ، وحََجِّ الْأ لًَةِ، وَإِيتَاءِ الزَّ   [ متفق عليه ]   - [  صحيح ]  . وَإِقاَمِ الصَّ

(4) – 'Abdullah bin 'Amr (må Allah vara nöjd med honom) 

berättade att Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم sa: "Islam har byggts på 

fem [pelare]: Vittnesmålet att det inte finns någon sann 

gud  utom Allah, och att Muhammed är hans tjänare och 

sändebud, att förrätta bönen, att ge allmosa, att göra 

pilgrimsfärden till Helgedomen (kaba), och att fasta under 

Ramadan."  [Autentisk]  - [Al-Bukhari och Muslim] 



 
  

 
 

14 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم liknar islam vid en robust byggnad med 

fem pelare som bär byggnaden. Resterande delar av 

islam är något som kompletterar byggnaden. Den 

första pelaren: de två vittnesmålen; det finns ingen 

sann gud utom Allah och Muhammed är Allahs 

sändebud. Dessa vittnesmål är en pelare eftersom de 

inte kan separeras från varandra. Tjänaren yttrar dem 

och bekänner att Allah är en, och att enbart han 

förtjänar att dyrkas, och ingen annan, samtidigt som 

han handlar i enlighet med vad detta innebär. Han 

vittnar även om att han tror på Muhammeds budskap 

och följer honom. Den andra pelaren: att förrätta 

bönen. Detta refererar till de fem obligatoriska bönerna 

som förrättas under dygnet; Fajr, Dhuhr, 'Asr, Maghrib 

och 'Isha'. De förrättas med deras villkor, pelare och 

obligatoriska aspekter. Den tredje pelaren: att ge den 

obligatoriska allmosan. Detta är en finansiell 

dyrkanshandling som är en plikt på varje egendom som 

nått den mängd som religionen har tydliggjort. Den ska 

ges till de som är berättigade att få den. Den fjärde 

pelaren: Hajj, pilgrimsfärden till Mecka för att utföra 

visa ritualer för att dyrka Allah. Den femte pelaren: att 

fasta Ramadan. Fasta innebär att avstå från mat, dryck 



 
  

 
 

15 

och andra saker som bryter fastan, från soluppgång till 

solnedgång med avsikten att dyrka Allah genom det. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. De två vittnesmålen är bundna till varandra; 

den ena kan inte vara giltig utan den andra, 

och därför gjordes de till en enda pelare.   

2. Vittnesmålen är religionens grund, och därför 

är de avgörande för att yttranden eller 

handlingar ska accepteras.  

(65000)  

'Allahs rättighet över tjänarna är att de dyrkar honom och inte sätter någon vid hans sida. Tjänarnas rättighet över Allah är att han inte straffar den som inte sätter någon vid hans sida 

ُ عَنأهُ، قَالَ: كُنأتُ ردِأفَ النَّبِِِّ صَلىَّ الُله عَلَيأهِ وسََلَّمَ عََلَ    –   ( 5)    عَنأ مُعَاذٍ رضَِيَ اللََّّ
، فَقَالَ:   ٌ ِ عََلَ عِبَادِهِ، وَمَا حَقُّ العِبَادِ عََلَ  حَِِارٍ يُقَالُ لَُِ عُفَيْأ ريِ حَقَّ اللََّّ »ياَ مُعَاذُ، هَلأ تدَأ

؟«  ِ لمَُ، قَالَ:  اللََّّ عأ
َ
ُ وَرسَُولُُِ أ كُوا  ، قُلأتُ: اللََّّ ِ بُدُوهُ وَلِ يشُْأ نأ يَعأ

َ
ِ عََلَ العِبَادِ أ »فَإِنَّ حَقَّ اللََّّ
ِكُ بهِِ شَيأئاا«  بَ مَنأ لِ يشُْأ نأ لِ يُعَذِّ

َ
ِ أ ِ  بهِِ شَيأئاا، وحََقَّ العِبَادِ عََلَ اللََّّ ، فَقُلأتُ: ياَ رسَُولَ اللََّّ

ُ بِهِ النَّ  بشَِّْ
ُ
فَلًَ أ

َ
، فَيَتَّكِِوُا« اسَ؟ قَالَ:  أ أهُمأ   [ متفق عليه ]   - [  صحيح ]  . »لِ تبُشَِّْ

(5) – Mu'adh (må Allah vara nöjd med honom) sa: "Jag 

satt bakom profeten صلى الله عليه وسلم på en åsna som kallades för 'Ufayr 

då han sa till mig: 'Mu'adh! Vet du vilken rättighet Allah 

har över tjänarna, och vilken rättighet tjänarna har över  

Allah?' Jag sa: 'Allah och hans sändebud vet bättre.' Han 

sa: 'Allahs rättighet över tjänarna är att de dyrkar honom 



 
  

 
 

16 

och inte sätter någon vid hans sida. Tjänarnas rättighet 

över Allah är att han inte straffar den som inte sätter 

någon vid hans sida.' Jag sa: ”Allahs sändebud! Ska jag 

inte ge människorna det glada budskapet?' Han sa: 'Ge 

inte dem det glada budskapet, för då kommer de att inte 

förlitar sig på det.'"  [Autentisk]  - [Al-Bukhari och Muslim] 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم berättar om Allahs rättighet över 

tjänarna och tjänarnas rättighet över Allah. Allahs 

rättighet över tjänarna är att de enbart dyrkar honom 

och inte sätter någon vid hans sida. Tjänarnas rättighet 

över Allah är att han inte straffar monoteisterna som 

inte dyrkade något vid hans sida. Då sa Mu'adh: 

"Allahs sändebud! Ska jag inte dela det glada 

budskapet så att de kan glädjas och finna lycka i detta 

löfte?" Profeten صلى الله عليه وسلم stoppade honom från detta i fruktan 

av att de skulle förlita sig på det. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Allahs rättighet, som han har förpliktat för sina 

tjänare, är att de dyrkar honom och inte sätter 

någon vid hans sida.   



 
  

 
 

17 

2. Tjänarnas rättighet över Allah, som han förpliktat 

för sig själv av sin godhet och välsignelse, är att 

han låter dem träda in i paradiset och att han inte 

straffar dem.   

3. Detta är ett enormt löfte till monoteisterna, 

som inte dyrkar något vid Allahs sida, vilket är 

att de kommer att träda in i paradiset.   

4. Mu'adh återberättade denna Hadith innan han 

dog, eftersom han fruktade att han syndade om 

han hemlighöll kunskap.   

5. Detta visar att vissa Hadither inte bör spridas bland 

somliga människor i fruktan av att de missförstås, 

förutsatt att Haditherna inte fordrar någon handling 

eller innehåller straff för vissa gärningar.   

6. De monoteistiska syndarna är under Allahs 

vilja; om han vill straffar han dem och om han 

vill förlåter han dem. Sedan kommer de 

slutligen att komma till paradiset.  

(65007)  

 

 



 
  

 
 

18 

Ingen vittnar om att det inte finns någon sann gud utom Allah, och att Muhammed är Allahs sändebud, uppriktigt från sitt hjärta förutom att Allah skonar honom från elden 

نَّ النَّبَِِّ صَلىَّ الُله عَليَأهِ وسََلَّمَ   –  (6) 
َ
عن أنس بن مالك رضي الله عنه: أ

قَالَ:   لِ  الرَّحأ بأنَ جَبلٍَ«وَمُعَاذٌ ردَِيفُهُ عََلَ  مُعَاذُ  ياَ رسَُولَ الِله »ياَ  لََّْيأكَ  قَالَ:   ،
دَيأكَ، قَالَ:   دَيأكَ، ثلًََثاا، قَالَ:  »ياَ مُعَاذُ«وسََعأ »مَا  ، قَالَ: لََّْيأكَ ياَ رسَُولَ الِله وسََعأ

قاا مِنأ قَلأبِهِ إلَِِّ   ا رسَُولُ الِله صِدأ دا نَّ مُُمََّ
َ
نأ لَِ إِلََِ إلَِِّ الُله وَأ

َ
هَدُ أ حَدٍ يشَأ

َ
مِنأ أ

مَهُ الُله عََلَ النَّارِ« وا؟ حَرَّ تَبأشُِْ بُِِ بهِِ النَّاسَ فَيسَأ خأ
ُ
فلًََ أ

َ
، قَالَ: ياَ رسَُولَ الِله، أ

ا.»إذِاا يَتَّكِِوُا« الَ:  قَ  ثُّما
َ
تهِِ تأَ بََِ بهَِا مُعَاذٌ عِنأدَ مَوأ خأ

َ
  [متفق عليه] -[ صحيح] . وَأ

(6) – Anas bin Malik (må Allah vara nöjd med honom) 

sa: "Profeten صلى الله عليه وسلم satt på ett riddjur med Mu'adh bakom 

sig och sa: 'Mu'adh bin Jabal!'. Han svarade: 'Allahs 

sändebud! Jag står till din tjänst med glädje.' Han صلى الله عليه وسلم sa: 

'Mu'adh!' Han svarade: 'Allahs sändebud! Jag står till din 

tjänst med glädje.' Detta upprepades tre gånger. Sedan 

sa han صلى الله عليه وسلم: 'Ingen vittnar om att det inte finns någon sann 

gud utom Allah, och att Muhammed är Allahs sändebud, 

uppriktigt från sitt hjärta förutom att Allah skonar 

honom från elden.' Han sa: 'Allahs sändebud! Ska jag 

inte dela med mig av detta till människorna så att de kan 

glädjas?' Han sa: 'Då kommer de att förlita sig på detta.' 

Mu'adh berättade detta innan han dog, i fruktan av att 

han skulle syndat om han hemlighöll denna kunskap."  
[Autentisk]  - [Al-Bukhari och Muslim] 

 



 
  

 
 

19 

Förklaring 

Mu'adh bin Jabal (må Allah vara nöjd med honom) 

red bakom profeten صلى الله عليه وسلم på ett riddjur. Han kallade på 

honom sägande: "Mu'adh!", och upprepade detta tre 

gånger för att betona det han skulle berätta för honom. 

Varje gång svarade Mu'adh (må Allah vara nöjd med 

honom) sägandes: "Allahs sändebud! Jag står till din 

tjänst med glädje", det vill säga jag besvarar ditt kall 

gång på gång, och är lycklig över att jag får göra det. 

Profeten صلى الله عليه وسلم berättade för honom att det inte finns 

någon som vittnar om att det inte finns någon sann gud 

utom Allah, det vill säga att ingen förtjänar att dyrkas 

förutom Allah, och att Muhammed är Allahs 

sändebud, uppriktigt från sitt hjärta utan att ljuga, och 

sedan dör på detta tillstånd förutom att Allah skyddar 

honom från elden. 

Mu'adh (må Allah vara nöjd med honom) frågade 

då profeten صلى الله عليه وسلم om han inte borde dela med sig av detta 

till andra så att de kan glädjas och känna sig hoppfulla. 

Profeten صلى الله عليه وسلم fruktade att de då skulle förlita sig på 

detta löfte, och därför göra färre goda handlingar. 

Därför berättade inte Mu'adh om detta förrän han 

låg på dödsbädden, i fruktan av att han skulle synda 

genom att hemlighålla kunskap. 



 
  

 
 

20 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Profetens صلى الله عليه وسلم ödmjukhet då han red på ett 

riddjur med Mu'adh bakom sig.   

2. Profetens صلى الله عليه وسلم undervisningssätt då han 

upprepade sitt kall på Mu'adh för att väcka 

hans intresse för det han skulle säga.   

3. Vittnesmålet: "Det finns ingen sann gud utom 

Allah, och Muhammed är Allahs sändebud" har 

villkor, bland annat att personen som yttrar 

det gör det med uppriktighet och övertygelse, 

utan att ljuga eller vara tveksam.   

4. Monoteister kommer inte att vara i helvetet för 

evigt, även om de skulle träda in i den på grund 

av sina synder, kommer de slutligen att 

komma ut ur den efter att de har renats.   

5. Förträffligheten av vittnesmålet (Om La ilaha 

illa Allah, Muhammad Rasulullah) för den som 

yttrar det med uppriktighet.   

6. Det är tillåtet att avstå från att berätta någon 

Hadith vid vissa tillfällen, för att undvika 

eventuella nackdelar.  

(10098)  

 



 
  

 
 

21 

Den som säger 'La ilaha illallah' (det finns ingen sann gud utom Allah), och förnekar det som dyrkas vid Allahs sida, får sin egendom och sitt blod skyddat, och hans räkenskap är hos Allah 

عن طارق بن أشيم الْشجعي رضي الله عنه قال: سمعت رسول   –   (7) 
بَدُ مِنأ  الله صلى الله عليه وسلم يقول:   »مَنأ قَالَ: لَِ إِلََِ إلَِِّ الُله، وَكَفَرَ بمَِا يُعأ

  [رواه مسلم] -[ صحيح] . دُونِ الِله حَرُمَ مَالُُِ ودََمُهُ، وحَِسَابهُُ عََلَ الِله«

(7) – Tariq bin Ashim al-Ashja'i (må Allah vara nöjd 

med honom) berättade att han hörde Allahs sändebud 

 säga: "Den som säger 'La ilaha illallah' (det finns صلى الله عليه وسلم

ingen sann gud utom Allah), och tar avstånd från det 

som dyrkas vid Allahs sida, får sin egendom och sitt 

blod skyddat, och hans räkenskap är hos Allah."  
[Autentisk] - [Återberättad av Muslim] 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم berättar att den som muntligt vittnar om 

att det inte finns någon sann gud utom Allah, det vill 

säga att ingen är värd dyrkan utom Allah, och tar 

avstånd från det som dyrkas vid Allahs sida och från 

alla andra religioner, så blir hans egendom och blod är 

förbjudet för muslimerna. Vi dömer enbart andra 

utifrån det de visar öppet, och därför fråntas han inte sin 

egendom och inte heller spills hans blod, såvida han inte 

begår ett brott som fordrar det utifrån islamisk lag. 

Allah kommer att ställa honom till svars på 

domedagen. Om han var uppriktig i det han sa belönas han, 

om han däremot sa det av hyckleri kommer han att straffas. 



 
  

 
 

22 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Att yttra "La ilaha illallah" (det finns ingen sann 
gud utom Allah), och att förneka det som dyrkas 
vid Allahs sida, är villkor för att bli muslim.   

2. Betydelsen av "La ilaha illallah" (det finns 
ingen sann gud utom Allah) är att erkönna att 
ingen annan förtjänar att dyrkas utom Allah, 
likt statyer, gravar och annat, och att enbart 
rikta sin dyrkan till Allah.   

3. Den som följer islam och är monoteist till det yttre 
ska skonas, till dess att han visar något annat.   

4. Muslimens egendom, liv och ära är okränkbara, 
förutom vid en giltig orsak.   

5. I denna värld bedöms personer utifrån vad de 
öppet visar, men i det kommande livet bedöms 
de utifrån deras avsikt och syfte.  

(6765)  
Den som dör utan att sätta något vid Allahs sida kommer att komma in i paradiset, och den som dör medan han sätter något vid Allahs sida kommer att träda in i elden.' 

تََ النَّبَِِّ صَلىَّ الُله عَليَأهِ وسََلَّمَ رجَُلٌ   –  ( 8) 
َ
عَنأ جَابرٍِ رضي الله عنه قَالَ: أ
أمُوجِبتََانِ؟ فَقَالَ:   ِكُ باِلِله شَيأئاا دَخَلَ  فَقَالَ: ياَ رسَُولَ الِله، مَا ال »مَنأ مَاتَ لَِ يشُْأ

ِكُ باِلِله شَيأئاا دَخَلَ النَّارَ« نََّةَ، وَمَنأ مَاتَ يشُْأ   [رواه مسلم]  -[ صحيح] الْأ

(8) – Jabir (må Allah vara nöjd med honom) berättade: "En 

man kom till profeten صلى الله عليه وسلم och sa: 'Allahs sändebud! Vilka är  

de två faktumen?' Han sa: 'Den som dör utan att sätta något 



 
  

 
 

23 

vid Allahs sida kommer att komma till paradiset, och den som 

dör medan han sätter något vid Allahs sida kommer att träda 

in i elden.'"  [Autentisk]  - [Återberättad av Muslim] 

Förklaring 

En man frågade profeten صلى الله عليه وسلم om två faktum som antingen 

leder till paradiset eller till helvetet. Han صلى الله عليه وسلم svarade att det 

första faktumet som nödvändiggör inträdet i paradiset är att 

en människa dör i ett tillstånd då han enbart dyrkar Allah 

utan att sätta någon vid hans sida. Och att det andra faktumet 

som nödvändiggör helvetet är att en människa dör i ett 

tillstånd då han dyrkar andra än Allah. Han kan göra detta 

genom att tillskriva Allah en partner eller en like i hans 

gudomlighet, herravälde, namn eller egenskaper. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Monoteismens dygd och att den som dör som 

troende, utan att tillskriva Allah någon partner, 

träder in i paradiset.   

2. Faran med avgudadyrkan, då personen som 

dör i ett tillstånd då han sätter andra vid Allahs 

sida, kommer att träda in i elden.   

3. De monoteistiska syndarna är under Allahs vilja; 

om han vill straffar han dem, och om han vill 

förlåter han dem. Sedan kommer de slutligen att 

komma till paradiset.  
(65008)  



 
  

 
 

24 

Den som dör när han har tillbett någon han jämställer med Allah hamnar i elden 

عُودٍ رضي الله عنه قال: قَالَ النَّبُِِّ صلى الله    –  (9)  عَنأ عَبأدِ الِله بنِ مَسأ
رَى، قَالَ النَّبُِِّ صلى الله عليه وسلم:   خأ

ُ
»مَنأ مَاتَ  عليه وسلم كََِمَةا وَقُلأتُ أ

ا دَخَلَ النَّارَ« عُو مِنأ دُونِ الِله ندًِّ عُو   وهَُوَ يدَأ ناَ: مَنأ مَاتَ وهَُوَ لَِ يدَأ
َ
وَقلُأتُ أ

نََّةَ. ا دَخَلَ الْأ   [متفق عليه] -[ صحيح] لِلَِّ ندًِّ

(9) – 'Abdullah bin Mas'ud (må Allah vara nöjd med 

honom) sa: "Profeten صلى الله عليه وسلم sa en mening, och jag sa den andra. 

Profeten صلى الله عليه وسلم sa: 'Den som dör efter att ha tillbett någon som 

jämställs med Allah hamnar i elden.' Och jag sa: 'Den som 

dör utan att ha tillbett någon som andra jämställs med Allah 

hamnar i paradiset.'"  [Autentisk]  - [Al-Bukhari och Muslim] 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم berättar att den som riktar något, som 

enbart ska tillägnas Allah, till någon annan så som att tillbe 

andra än Allah eller liknande, och dör i det tillståndet 

kommer att träda in i elden. Ibn Mas'ud (må Allah vara 

nöjd med honom) lade till att den som dör utan att dyrka 

andra än Allah kommer att träda in i paradiset. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Åkallan är dyrkan som inte får riktas till andra 

än Allah.   



 
  

 
 

25 

2. Monoteismens förträfflighet, och att den som 

dör som monoteist träder in i paradiset, även 

om han straffas för vissa synder.   

3. Avguderiets fara, och att den som dör som 

avgudadyrkare träder in i elden.  

(3419)  
Du kommer att komma till ett folk från Bokens anhängare. Låt det första som du kallar dem till vara att det inte finns någon sann gud utom Allah, och att Muhammed är Allahs sändebud 

ُ عَنأهُمَا قَالَ: قَالَ رسَُولُ الِله صَلىَّ الُله عَليَأهِ    –   ( 10)    عَنِ ابأنِ عَبَّاسٍ رضَِيَ اللََّّ
َمَنِ:   لَ كِتَابٍ، فَإذَِا  وسََلَّمَ لمُِعَاذِ بأنِ جَبلٍَ، حِيَن بَعَثَهُ إِلََ الَأ هأ

َ
ا أ ما تِِ قَوأ

أ
»إِنَّكَ سَتَأ

ا رسَُولُ الِله، فَإِنأ هُمأ   دا نَّ مُُمََّ
َ
نأ لَِ إِلََِ إلَِِّ الُله، وَأ

َ
هَدُوا أ نأ يشَأ

َ
جِئأتَهُمأ فَادأعُهُمأ إِلََ أ

نَّ الَله قَدأ فَرَضَ عَليَأهِمأ خََأسَ صَ 
َ
بِِأهُمأ أ خأ

َ
طَاعُوا لكََ بذَِلكَِ، فَأ

َ
مٍ  أ لوََاتٍ فِِ كُُِّ يوَأ

نَّ اللهَ 
َ
بِِأهُمأ أ خأ

َ
طَاعُوا لكََ بذَِلكَِ، فَأ

َ
 قَدأ فَرَضَ عَليَأهِمأ صَدَقَةا تؤُأخَذُ  وَلََألةٍَ، فَإِنأ هُمأ أ

وَالهِِمأ  مأ
َ
طَاعُوا لكََ بذَِلكَِ، فَإِيَّاكَ وَكَرَائمَِ أ

َ
، فَإِنأ هُمأ أ نِيَائهِِمأ فتَُُدَُّ عََلَ فُقَرَائهِِمأ غأ

َ
،  مِنأ أ

َ الِله حِجَابٌ«  لوُمِ، فَإِنَّهُ ليَأسَ بيَأنَهُ وَبَينأ أمَظأ وَةَ ال   [ متفق عليه ]   - [  صحيح ]  . وَاتَّقِ دَعأ

(10) – Ibn ´Abbas (må Allah vara nöjd med honom och 

hans far) sa: "Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم sa till Mu´adh då han 

skickade honom till Jemen: 'Du kommer att komma till 

några från Bokens folk. Låt det första som du kallar dem 

till vara att det inte finns någon sann gud utom Allah, och  

att Muhammed är Allahs sändebud. Om de lyder dig i det, 

ska du lära dem att Allah har ålagt dem att be fem gånger 

om dygnet. Om de lyder dig i det, skall du lära dem att 

Allah har ålagt dem att betala allmosa, som tas från deras 



 
  

 
 

26 

rika och ges till deras fattiga. Om de lyder dig i det, skall 

du hålla dig borta från deras finaste egendomar. Undvik 

den förtrycktes bön; det finns ingen ridå mellan den och 

Allah'".  [Autentisk]  - [Al-Bukhari och Muslim] 

Förklaring 

När profeten صلى الله عليه وسلم skickade Mu´adh bin Jabal (må 

Allah vara nöjd med honom) till Jemen för att kalla till 

Allah och undervisa dem tydliggjorde han för honom 

att han skulle möta kristna. Han gjorde detta för att 

Mu´adh skulle kunna förbereda sig för detta och så att 

han började med att stegvist kalla dem till det som är 

viktigast och prioriterat. Han skulle kalla dem till att 

korrigera deras troslära först, genom att vittna om att 

det inte fanns någon sann gud utom Allah och att 

Muhammed är Allahs sändebud. Genom detta blir de 

muslimer. Om de går med att vittna om detta påbjuder 

han dem att etablera bönen eftersom den är den största 

plikten efter att Allah är den enda som förtjänar att 

dyrkas. Om de förrättar bönen påbjuder han de rika att 

ge allmosa till de fattiga. Därefter varnade han honom 

för att ta från deras finaste egendomar och istället att 

han skulle ta lagom mycket från dem. Slutligen gav 

han honom rådet att undvika felbehandling, så att den 

som behandlats fel inte åkallar Allah mot honom då 

den förtryckte personens bön är accepterad. 



 
  

 
 

27 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Betydelsen av vittnesmålet att det inte finns någon 
sann gud utom Allah är att särskilja Allah med 
dyrkan, och att inte dyrka någon annan än Honom.   

2. Betydelsen av vittnesmålet att Muhammed är 
Allahs sändebud är att tro på honom och på det 
han kom med. Att bekräfta det och att vittna 
om att han är det sista sändebudet, som Allah 
sänt till mänskligheten.   

3. Att adressera en kunnig person eller någon med 
vissa missuppfattningar skiljer sig från att 
adressera en okunnig. Därför förberedde profeten 
 Mu´adh genom sina ord: "Du kommer att 
komma till ett folk som är Bokens anhängare".   

4. Detta visar hur viktigt det är att en muslim har 
insikt om sin egen religion så att han inte drabbas 
av de tvivel som andra personer lyfter fram. 
Denna insikts erhålls genom att söka kunskap.   

5. Detta visar även att judarnas och de kristnas 
religion är ogiltig efter sändebudets ankomst 
och kall. Därför är de inte bland dem som 
räddas på domedagen förrän de konverterar 
till islam och tror på profeten .  

(3390)  



 
  

 
 

28 

Den lyckligaste som får erhålla min medling är den som uppriktigt från hjärtat säger att det inte finns någon sann gud utom Allah 

قَالَ: قِيلَ: ياَ رسَُولَ الِله، مَنأ   –   (11)  نَّهُ 
َ
أ بِِ هُرَيأرَةَ رضي الله عنه 

َ
عَنأ أ

مَ الأقِيَامَةِ؟ قَالَ رسَُولُ الِله صَلىَّ الُله عَليَأهِ وسََلَّمَ:  عَدُ النَّاسِ بشَِفَاعَتِكَ يوَأ سأ
َ
أ

لُ مِنأكَ؛ لمَِا   وَّ
َ
حَدٌ أ

َ
دَِيثِ أ لنَِِ عَنأ هَذَا الْأ

َ
أ نأ لَِ يسَأ

َ
باَ هُرَيأرَةَ أ

َ
»لقََدأ ظَننَأتُ ياَ أ

مَ الأقِيَامَةِ، مَنأ قَالَ   عَدُ النَّاسِ بشَِفَاعَتِِ يوَأ سأ
َ
دَِيثِ، أ يأتُ مِنأ حِرأصِكَ عََلَ الْأ

َ
رَأ

ا مِنأ قَلأ  سِهِ«لَِ إِلََِ إلَِِّ الُله خَالصِا وأ نَفأ
َ
  [رواه البخاري] -[ صحيح]  «.بِهِ أ

(11) – Abu Hurayrah (må Allah vara nöjd med honom) 

sa: "Allahs sändebud! Vem är den lyckligaste som får 

erhålla din medling?". Han  svarade: "Jag trodde inte 

att någon skulle ställa den frågan innan dig då jag såg att 

du var ivrig i att söka hadith. Den lyckligaste som får 

erhålla min medling är den som uppriktigt från hjärtat 

säger att det inte finns någon sann gud utom Allah".  
[Autentisk]  - [Återberättad av al-Bukhari] 

Förklaring 

Profeten  berättar att den lyckligaste människan 

som får erhålla hans medling på domedagen är den som 

uppriktigt från hjärtat säger att "Det finns ingen sann gud 

utom Allah". Detta innebär att det inte finns någon som 

dyrkas i sanning utom Allah, och att personen inte utför 

någon avgudadyrkan eller ögontjäneri. 



 
  

 
 

29 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Detta bekräftar profetens medling i det 

kommande livet och att den enbart kommer att 

utföras för monoteisterna.   

2. Hans medling innebär att han ber till Allah för 

de monoteister som egentligen förtjänar att 

komma till helvetet så att de inte kommer dit. 

Medlingen sker även för dem som har kommit 

till helvetet så att de ska få komma ut därifrån.   

3. Detta visar vilken dygd och stor belöning detta 

vittnesmål har, när den yttras med uppriktighet 

för Allahs skull.   

4. Att aktualisera innebörden av detta vittnesmål 

sker genom kunskap om dess betydelse och att 

praktisera vad det fodrar.   

5. Detta visar även Abu Hurayras höga status och 

hans iver för kunskap.  

(3414)  



 
  

 
 

30 

Tron består av över sjuttio - eller sextio - delar. Dess bästa del är orden 'Det finns ingen sann gud utom Allah', och dess lägsta del är att avlägsna något skadligt från vägen 

عن أبِ هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم:    –   ( 12)   
عٌ وسََبأعُونَ   يمَانُ بِضأ ِ

عٌ وسَِتُّونَ - »الْأ وأ بِضأ
َ
دأناَهَا    - أ

َ
لُ لَِ إِلََِ إِلَِّ الُله، وَأ فأضَلُهَا قَوأ

َ
، فَأ بَةا شُعأ

يمَانِ«  ِ
بَةٌ مِنَ الْأ يََاءُ شُعأ رِيقِ، وَالْأ ذَى عَنِ الطَّ

َ   [ متفق عليه ]   - [  صحيح ]  . إِمَاطَةُ الْأ

(12) – Abu Hurayrah (må Allah vara nöjd med honom) 

berättade att Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم sa: "Tron består av över 

sjuttio - eller sextio - delar. Dess bästa del är orden 'Det 

finns ingen sann gud utom Allah', och dess lägsta del är 

att avlägsna något skadligt från vägen. Blyghet är också 

en del av tron."  [Autentisk]  - [Al-Bukhari och Muslim] 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم berättar att tron består av många delar och 

egenskaper som omfattar, handlingar, trosuppfattningar 

och yttranden. 

Den högsta och bästa nivån av tron är att säga 'Det 

finns ingen sann gud utom Allah' med kunskap om 

dess innebörd och att agera utifrån dess betydelse, som 

är att Allah är den enda guden som förtjänar att dyrkas 

utan någon partner. 

Den lägsta nivån av tron är att avlägsna något som 

är skadligt för människor från vägen. 

Sedan berättade han صلى الله عليه وسلم att blyghet är en av trons 

nivåer, då det är en egenskap som leder till att man gör 

det goda och undviker det dåliga. 



 
  

 
 

31 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Tron består av nivåer, vissa nivåer är bättre än 

andra.   

2. Tron består av tal, handling, och trosuppfattning.   

3. Att vara blyg inför Allah innebär att han inte ser 

dig där han har förbjudit från att vara, och att han 

inte saknar dig där han har beordrat dig att vara.   

4. Att ett visst antal nämns innebär inte att det är 

begränsat till detta, snarare visar det på trons 

åtskilliga handlingar. Araber brukar nämna ett 

visst antal utan att avse att begränsa det utöver 

detta antal.  

(6468)  
Jag frågade profeten صلى الله عليه وسلم: 'Vilken synd är störst i Allahs ögon?' Han sa: 'Att du sätter en like jämte Allah, när det är han som har skapat dig 

لأتُ النَّبَِِّ صَلىَّ الُله    –   ( 13)   
َ
عُودٍ رضي الله عنه قال: سَأ عَنأ عَبأدِ الِله بنِ مَسأ

قَالَ:   عِنأدَ الِله؟  ظَمُ  عأ
َ
أ نأبِ  يُّ الذَّ

َ
أ ا وهَُوَ خَلقََكَ« عَليَأهِ وسََلَّمَ:  ندًِّ تََأعَلَ لِلَِّ  نأ 

َ
  »أ

قَالَ:   ؟  يُّ
َ
أ ثُمَّ  قُلأتُ:  لعََظِيمٌ،  ذَلكَِ  إِنَّ  عَمَ  قُلأتُ:  يَطأ نأ 

َ
أ تَََافُ  كَ؛  وَلََِ تُلَ  تَقأ نأ 

َ
»وَأ

؟ قَالَ:    مَعَكَ«  يُّ
َ
نأ تزَُانَِِ حَلِيلةََ جَاركَِ« قُلأتُ: ثُمَّ أ

َ
  [ متفق عليه ]   - [  صحيح ]  . »أ

(13) – 'Abdullah bin Mas'ud (må Allah vara nöjd med 

honom) sa: "Jag frågade profeten صلى الله عليه وسلم: 'Vilken synd är  

störst i Allahs ögon?' Han sa: 'Att du sätter en like 

jämte Allah, när det är han som har skapat dig.' Jag sa: 

'Detta är säkerligen en grov synd.' Jag sa: 'Vilken 



 
  

 
 

32 

kommer efter?' Han sa: 'Att du dödar ditt barn, i 

fruktan av att han ska dela din mat.' Jag sa: 'Vilken 

kommer efter?' Han sa: 'Att du begår otukt med din 

grannes fru.'" [Autentisk] - [Al-Bukhari och Muslim] 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم frågades vilka de största synderna var, 

varpå han sa: Den största är den större formen av 

avguderi, vilket är att tillskriva Allah en like och partner 

i hans gudomlighet, herravälde, eller namn och 

egenskaper. Allah förlåter inte denna synd förutom 

genom uppriktig ånger, och den som dör då han utför en 

större form av avguderi kommer att vara i elden för evigt. 

Därefter är den värsta synden att döda sitt eget barn i 

fruktan av att han ska äta med en. Mord är förbjudet, men 

det är ännu värre om den mördade är en släkting till 

mördaren, och det blir ännu värre om mördarens uppsåt 

är att den mördade inte ska dela Allahs försörjning med 

honom. Därefter kommer en person som begår otukt 

med grannens fru. Han försöker uppvakta henne tills hon 

dras till att begå otukt med honom. Otukt (samlag 

utanför äktenskapet) är alltid förbjudet, men det är ännu 

värre om det görs med grannens fru, eftersom islam 

förespråkar godhet till grannen och ett god grannsämja. 



 
  

 
 

33 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Synder är allvarliga på olika sätt, på samma 

sätt som goda handlingar skiljer sig i 

förträfflighet.   

2. De värsta synderna är att dyrka andra än Allah, 

sedan att mörda sitt barn så att han inte delar ens 

mat, därefter att begå otukt med grannens fru.   

3. Försörjning kommer från Allah, och han har 

tagit på sig att försörja skapelsen.   

4. Grannens stora rättighet, och att det är värre 

att skada honom än andra.   

5. Det är enbart skaparen som förtjänar att dyrkas.  
(5359)  

Jag är självtillräcklig och inte i behov av något som helst partnerskap. Den som gör en handling vari han avgudar någon annan med Mig, ska Jag lämna både honom och hans avguderi 

عن أبِ هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه   –  (14) 
أكِ، مَنأ عَمِلَ عَمَلًا  وسلم:   كََءِ عَنِ الشِّْ َ غأنََ الشُّْ

َ
ناَ أ

َ
»قَالَ الُله تَبَاركََ وَتَعَالََ: أ

كَهُ«  تُهُ وَشَِأ ِي ترََكأ َكَ فِيهِ مَعِي غَيْأ شَأ
َ
  [رواه مسلم] -[ صحيح] .أ

(14) – Abu Hurayrah (må Allah vara nöjd med honom) 

berättade att Allahs sändebud  sa: "Allah har sagt: "Jag är 

självtillräcklig och inte i behov av något som helst 

partnerskap. Den som gör en handling vari där han sätter 

någon vid min sida, så ska jag lämna både honom och det  

han satte vid min sida".  [Autentisk]  - [Återberättad av Muslim] 



 
  

 
 

34 

Förklaring 

Profeten  berättar att Allah sagt att han är helt 

självtillräcklig, som inte är i behov av partnerskap. 

Han är den som inte har några som helst behov. Om 

människan gör något dyrkansmoment som hon utför 

både för Allahs och någon annans skull lämnar Allah 

det och accepterar det inte från henne, snarare avvisar 

han det. Följaktligen måste handlingar utföras 

uppriktigt för Allahs skull då Allah inte godkänner 

något som inte är uppriktigt för Allahs skull. 

Vad vi kan lära oss från hadithen: 

1. Detta är en varning för avguderi i alla dess 
former, och det visar att det är anledningen till 
varför en handling inte accepteras.   

2. Det visar Allahs fullkomliga självtillräcklighet 
och storhet vilket är något som hjälper en 
person att vara uppriktig i sin handling.  

(3342)  
Hela mitt samfund ska träda in i paradiset utom de som vägrar 

عن أبِ هريرة رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم    –   ( 15)   
بََ« قال: 

َ
نََّةَ إلَِِّ مَنأ أ خُلوُنَ الْأ تِِ يدَأ مَّ

ُ
بََ؟ قاَلَ:  »كُُُّ أ

أ
، قَالوُا: ياَ رسَُولَ الِله، وَمَنأ يأَ

بََ« 
َ
نََّةَ، وَمَنأ عَصَانِِ فَقَدأ أ طَاعَنِِ دَخَلَ الْأ

َ
  [ رواه البخاري ]   - [  صحيح ]  . »مَنأ أ

(15) – Abu Hurayrah (må Allah vara nöjd med honom) 

berättade att Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم sa: "Hela mitt 

samfund ska träda in i paradiset utom de som vägrar." 



 
  

 
 

35 

De sa: ”Allahs sändebud! Vem vägrar?" Han svarade: 

"Den som lyder mig inträder paradiset och den som 

trotsar mig vägrar."  [Autentisk] - [Återberättad av al-Bukhari] 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم berättar att hela hans samfund ska träda 

in i paradiset utom de som vägrar. 

Följeslagarna (må Allah vara nöjd med dem) 

frågade då: "Allahs sändebud! Vem skulle vägra det?!" 

Han صلى الله عليه وسلم förklarade då att den som lyder och följer 

sändebudet صلى الله عليه وسلم träder in i paradiset, men den som trotsar 

och motsätter sig religionen har genom sina dåliga 

handlingar vägrat att träda in i paradiset. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Att lyda sändebudet صلى الله عليه وسلم innebär lydnad till Allah, 
och att trotsa honom innebär trots mot Allah.   

2. Att lyda profeten صلى الله عليه وسلم leder till paradiset, och att 
trotsa honom leder till helvetet.   

3. Detta är ett glatt budskap till de rättfärdiga 
från detta samfund. De kommer att träda in i 
paradiset, med undantag från de som trotsade 
Allah och hans sändebud صلى الله عليه وسلم.   

4. Profetens صلى الله عليه وسلم välvilja för sitt samfund och hur 
ivrig han var i att vägleda dem.  

(4947)  



 
  

 
 

36 

Gå inte till överdrift i prisandet av mig likasom de kristna har gått till överdrift med Marias son. Jag är endast en tjänare. Säg därför 'Allahs tjänare och sändebud 

 (16)  –   ُ ُ عَنأهُ قال: سَمِعأتُ النَّبَِِّ صَلىَّ اللََّّ ابِ رضَِيَ اللََّّ عَن عُمَرَ بنِ الخطََّ
يَقُولُ:   وسََلَّمَ  ناَ  عَليَأهِ 

َ
أ فَإنَِّمَا  يَمَ؛  مَرأ ابأنَ  النَّصَارىَ  رَتِ  طأ

َ
أ كَمَا  رُونِ  تُطأ »لَِ 

  [رواه البخاري]  -[ صحيح] .عَبأدُهُ، فَقُولوُا: عَبأدُ الِله وَرسَُولُُِ« 

(16) – ´Umar bin al-Khattab (må Allah vara nöjd med 

honom) sa att han hörde profeten  säga: "Gå inte till överdrift 

i prisandet av mig likasom de kristna har gått till överdrift 

med Marias son. Jag är endast en tjänare. Säg därför 'Allahs 

tjänare och sändebud."  [Autentisk]  - [Återberättad av al-Bukhari] 

Förklaring 

Profeten  förbjuder överdrift och överskridande av 

den föreskrivna gränsen som islam har satt när någon 

prisar och beskriver honom. Det är förbjudet att tillskriva 

honom Allahs unika egenskaper och handlingar, eller 

kunskap om det osedda, eller att han ska tillbes med 

Allah, som de kristna gör med Jesus, Marias son (frid 

vare med honom). Sedan tydliggjorde han att han är en 

av Allahs tjänare och beordrade därför att vi ska beskriva 

honom som just Allahs tjänare och sändebud. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Hadithen varnar från att överskrida den enligt 

islam föreskrivna gränsen i högaktning och 

prisande då det leder till avgudadyrkan.   



 
  

 
 

37 

2. Det profeten  varnade för har inträffat i detta 

samfund. Somliga gick till överdrift gällande 

honom , och andra gick till överdrift gällande 

hans familj, och vissa gick till överdrift gällande 

andra rättfärdiga människor. Dessa föll följaktligen 

i avgudadyrkan.   

3. Allahs sändebud  beskrev sig själv som Allahs 

tjänare för att visa att han är underkastad till Allah. 

Det är alltså inte tillåtet att rikta något till honom, 

som enbart bör riktas och ägnas till Allah.   

4. Allahs sändebud  beskrev sig själv som Allahs 

sändebud för att visa att han blivit sända av 

Allah. Därför är det obligatoriskt att tro på 

honom och följa honom.  
(3406)  

Ingen av er tror förrän han älskar mig mer än sin far, sin son och alla andra människor 

»لَِ  عن أنس رضي الله عنه قال: قال النبِ صلى الله عليه وسلم:    –  (17) 
َعِيَن« جْأ

َ
أ وَالنَّاسِ  هِ  وَوَلَِِ هِ  وَالِِِ مِنأ  إِلََأهِ  حَبَّ 

َ
أ كُونَ 

َ
أ حَتََّّ  حَدُكُمأ 

َ
أ مِنُ   .يؤُأ

  [متفق عليه] -[ صحيح]

(17) – Anas (må Allah vara nöjd med honom) berättade 

att profeten صلى الله عليه وسلم sa: "Ingen av er tror förrän han älskar mig 

mer än sin far, sin son och alla andra människor."  
[Autentisk]  - [Al-Bukhari och Muslim] 



 
  

 
 

38 

Förklaring  

Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم berättar för oss att en muslim inte 

kan ha fullständig tro förrän han ger kärleken till Allahs 

sändebud صلى الله عليه وسلم företräde framför kärleken till sin mor, far, 

son, dotter och samtliga människor. Denna kärlek fordrar 

att han lyds och stöttas, och att han inte trotsas. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Det är obligatoriskt att älska sändebudet صلى الله عليه وسلم, 

och att ge denna kärlek företräde över 

kärleken till någon annan skapelse.   

2. Något som tyder på denna kärlek fullbordas är 

att den profetiska Sunnan stöttas, och att man 

lägger ner sin själ och egendom för detta syfte.   

3. Att älska sändebudet صلى الله عليه وسلم fordrar att hans påbud 

lyds, det han berättat om tros på, och det han 

har förbjudit undviks, att han följs och att 

innovationer undviks.   

4. Profetens صلى الله عليه وسلم rättigheter är större och viktigare än 

alla andra människors rättigheter, eftersom han 

var anledningen till att vi vägleddes från villfarelse, 

och att vi räddas från elden och uppnår paradiset.  

(5953)  

 



 
  

 
 

39 

Fråga mig inte om sådant som jag har lämnat outtalat. De som levde innan er gick under på grund av deras många frågor och deras meningsskiljaktigheter med sina profeter 

عَنِ النَّبِِِّ صلى الله عليه وسلم   –  (18)  هُرَيأرَةَ رضي الله عنه  بِِ 
َ
أ عَنأ 

تِلًَفهِِمأ  قَالَ:   ، إنَِّمَا هَلكََ مَنأ كََنَ قَبألكَُمأ بسُِؤَالهِِمأ وَاخأ تُكُمأ »دَعُونِ مَا ترََكأ
توُا  

أ
فَأ رٍ  مأ

َ
بأِ تكُُمأ  مَرأ

َ
أ وَإذَِا  تَنِبُوهُ،  فَاجأ ءٍ  نَهَيأتُكُمأ عَنأ شََأ فَإذَِا   ، نأبِيَائهِِمأ

َ
أ عََلَ 

» تمُأ تَطَعأ   [متفق عليه] -[  صحيح] .مِنأهُ مَا اسأ

(18) – Abu Hurayrah (må Allah vara nöjd med 

honom) berättade att profeten صلى الله عليه وسلم sa: "Fråga mig inte 

om sådant som jag har lämnat outtalat. De som levde 

innan er gick under på grund av deras många frågor 

och deras meningsskiljaktigheter med sina profeter. Så 

när jag förbjuder er något, undvik det, och när jag 

befaller er något, gör så mycket ni kan av det."  
[Autentisk] - [Al-Bukhari och Muslim] 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم nämnde att de islamiska bestämmelserna 

är indelade i tre kategorier: det som har lämnats outtalat, 

förbud och befallningar. 

Den första: det som har lämnats outtalat; det har 

ingen specifik bestämmelse, och grundprincipen är att 

saker inte är obligatoriska. Under profetens صلى الله عليه وسلم tid skulle 

de undvika att fråga om saker som inte hade hänt, av 

rädsla för att det skulle kunna bli obligatoriskt eller 

förbjudet, eftersom Allah har lämnat dessa saker 

outtalade som en barmhärtighet mot tjänarna. Vad gäller 

efter profetens صلى الله عليه وسلم död däremot, så om frågan ställs för att 



 
  

 
 

40 

få en fatwa eller för att lära sig om något som är 

nödvändigt i religionen, är det tillåtet och till och med 

beordrat. Men om frågan ställs på ett sätt som visar att 

personen är petig och överdrivet nyfiken, är det detta 

som avses med att undvika att fråga om i denna Hadith. 

Detta kan leda till liknande situationer som israeliterna 

upplevde, då de beordrades att slakta en ko, och om de 

hade slaktat vilken ko som helst hade de uppfyllt kravet. 

Men de krånglade till det så konsekvensen blev att det 

försvårades ytterligare för dem. 

Den andra: förbud; att undvika dem leder till 

belöning, och att utföra dem leder till straff, därför 

måste alla förbud undvikas. 

Den tredje: befallningar; att utföra dem leder till 

belöning, och att lämna dem leder till straff, därför 

måste de utföras utefter förmåga. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Man bör fokusera på det som är mest nödvändigt 
och lämna det som inte är nödvändigt just nu, 
och inte sysselsätta sig med frågor om sådant 
som inte har hänt.   

2. Det är förbjudet att ställa frågor som kan leda till att 
situationer kompliceras och följaktligen banar väg 
för tvivel som leder till meningsskiljaktigheter.   



 
  

 
 

41 

3. Alla förbud måste undvikas, eftersom det inte 

finns någon svårighet i att lämna dem, och 

därför är förbudet mot dem allmänt.   

4. Befallningen att utföra det man har beordrats med 

i enlighet med förmåga, eftersom det kan innebära 

svårigheter att utföra dem, och därför är 

befallningen att utföra dem baserad på förmåga.   

5. Förbudet mot att ställa många frågor har de 

lärda delat in i två kategorier: den ena är för att 

lära sig något nödvändigt om religionen, vilket 

är uppmanat och exempel på detta är 

följeslagarnas frågor. Den andra är att ställa 

frågor som visar på petighet och överdriven 

nyfikenhet, vilket är förbjudet.   

6. Detta samfund varnas från att gå emot sin profet 

, vilket var något de tidigare samfunden gjorde.   

7. Att ställa många frågor om sådant som inte är 

nödvändigt och att trotsa profeterna leder till 

undergång, särskilt i frågor som inte kan besvaras, 

likt frågor om det fördolda som endast Allah känner 

till, och saker som ska ske på domedagen.   

8. Det är förbjudet att ställa detaljerade frågor om 

extremt svåra ämnen. Al-Awza’i sa: "När Allah vill 



 
  

 
 

42 

beröva sin tjänare kunskapens välsignelse, 

placerar han förvillande frågor på personens 

tunga, och jag har sett dem som gör så vara de 

minst kunniga." Ibn Wahb sa: "Jag hörde Malik 

säga: Att tvista om kunskap tar bort kunskapens 

ljus från en människas hjärta.'" 

(4295)  

Berätta vidare från mig, även om det bara är en vers. Återberätta det israeliterna har sagt, det är inga problem med det. Den som avsiktligt ljuger om mig ska förbereda sin plats i elden 

عن عبد الله بن عمرو رضي الله عنهما أن النبِ صلى الله عليه   –  (19) 
ائِيلَ وَلَِ حَرَجَ، وَمَنأ  وسلم قال:   َ ثوُا عَنأ بنَِِ إِسْأ ، وحََدِّ »بلَِّغُوا عَنِِّ وَلوَأ آيةَا

عَدَهُ مِنَ النَّارِ«   مَقأ
أ
أ ا فَلأيَتبََوَّ دا َّ مُتَعَمِّ   [رواه البخاري] -[ صحيح] . كَذَبَ عََلَ

(19) – 'Abdullah bin 'Amr (må Allah vara nöjd med 

dem) berättar att profeten  sagt: "Berätta vidare från 

mig, även om det bara är en vers. Återberätta det 

israeliterna har sagt, det är inga problem med det. Den 

som avsiktligt ljuger om mig ska förbereda sin plats i 

elden". [Autentisk] - [Återberättad av al-Bukhari] 

Förklaring 

Profeten  beordrar oss att berätta vidare kunskap 

från honom som förekommer i Koranen eller i hans 

Sunnah. Detta ska göras även om det är något kort, 

som en vers från Koranen eller en hadith, med villkor 

att personen har kunskap om vad han förkunnar och 



 
  

 
 

43 

kallar till. Han  förklarade därefter att det inte är 

någon fara i att återberätta det som nämnts om 

israeliterna och deras händelser som inte står i kontrast 

med vår religion. Slutligen varnade han för att ljuga 

om honom, och att den som gör detta avsiktligen ska 

förbereda sin boplats i helvetet. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Uppmaningen till att sprida vidare Allahs 

religion. En person ska förmedla det han vet 

och förstått, även om det skulle vara i liten 

utsträckning.   

2. Det är obligatoriskt att söka islamisk kunskap 

för att följaktligen kunna dyrka Allah och 

förkunna Hans religion på ett korrekt sätt.   

3. En person måste försäkra sig om Hadithens 

autenticitet innan han förmedlar och sprider 

den så att han inte faller in i detta allvarliga hot.   

4. Detta är en uppmaning till att tala sanning och 

att väga sina ord så att man inte råkar ljuga, i 

synnerhet i frågor som berör Allahs religion.  

(3686)  

 



 
  

 
 

44 

Måhända att en man nås av en Hadith från mig varpå han, lutande på sin soffa, säger: 'Mellan oss och er är Allahs Bok 

عن المقدام بن معدِيأكَربِ رضي الله عنه قال: قال رسول الله    –   (20) 
دَِيثُ عَنِِّ وهَُوَ مُتَّكِئٌ  صلى الله عليه وسلم:   لَِ هَلأ عَسََ رجَُلٌ يَبألغُُهُ الْأ

َ
»أ

حَلًَلِا   فِيهِ  ناَ  وجََدأ فَمَا  الِله،  كِتَابُ  وَبَيأنَكُمأ  بيَأننََا  فَيَقُولُ:  رِيكَتِهِ 
َ
أ عََلَ 

مَ رسَُ  نَاهُ، وَإِنَّ مَا حَرَّ مأ ا حَرَّ ناَ فِيهِ حَرَاما للَأنَاهُ، وَمَا وجََدأ تَحأ ولُ الِله صَلىَّ الُله  اسأ
مَ الُله«    [رواه أبو داود والترمذي وابن ماجه] -[ صحيح]  .عَليَأهِ وسََلَّمَ كَمَا حَرَّ

(20) – Al-Miqdam bin Ma'dikarib (må Allah vara nöjd 

med honom) berättade att Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم sa: 

"Måhända att en man nås av en Hadith från mig varpå 

han, lutande på sin soffa, säger: 'Mellan oss och er är 

Allahs bok. Så vad vi än finner i den som är tillåtet, anser 

vi vara tillåtet, och vad vi än finner i den som är otillåtet, 

anser vi vara otillåtet.’ Sannerligen är det som Allahs 

sändebud förbjudit detsamma som det Allah förbjudit."  
[Autentisk]  - [Återberättad av Abu Dawud, al-Tirmidhi och Ibn Majah] 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم berättar att det snart kommer komma 

en tid då det kommer att komma en tid då vissa 

människor sitter lutande på sina soffor, och nås av en 

Hadith från profeten صلى الله عليه وسلم och säger: "Det som avgör 

mellan oss i diverse frågor är Koranen, den är 

tillräcklig. Följaktligen agerar vi utefter det som vi 

finner vara tillåtet i den, och håller oss borta ifrån det 



 
  

 
 

45 

som är förbjudet i den." Då förklarade profeten صلى الله عليه وسلم att 

allt som han har förbjudit i sin Sunnah har samma 

bestämmelse som det som Allah har förbjudit i sin bok, 

eftersom han enbart förmedlar från sin Herre. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Sunnan ska högaktas och följas på samma sätt 

som Koranen ska högaktas och följas.   

2. Att lyda sändebudet صلى الله عليه وسلم innebär att Allah lyds, 

och att trotsa honom innebär att Allah trotsas.   

3. Detta visar Sunnans auktoritet och är en avvisning 

av dem som avfärdar eller förnekar Sunnan.   

4. Den som vänder sig bort från Sunnan och 

påstår att han håller fast vid Koranen har i 

själva verket vänt sig bort från dem båda, och 

därför är hans påstående om att han följer 

Koranen felaktigt.   

5. Detta är ett bevis för profetens صلى الله عليه وسلم profetia då 

han berättade om något som skulle inträffa i 

framtiden, och det också inträffade precis så 

som han berättade.  

(65005)  

 



 
  

 
 

46 

Allah har förbannat judarna och de kristna eftersom de gjorde sina profeters gravar till böneplatser 

عن عَئشة أم المؤمنين وعبد الله بن عباس رضي الله عنهما قالِ:    –   ( 21)   
هِهِ، فَإذَِا   يصَةا لَُِ عََلَ وجَأ رَحُ خََِ ِ صَلىَّ الُله عَليَأهِ وسََلَّمَ طَفِقَ يَطأ ا نزََلَ برِسَُولِ اللََّّ لمََّ

هِهِ، فَقَالَ وهَُوَ كَذَلكَِ:   تمََّ بهَِا كَشَفَهَا عَنأ وجَأ ِ عََلَ الَهَُودِ وَالنَّصَارىَ،  اغأ نَةُ اللََّّ »لعَأ
نأبِيَائهِِمأ مَسَاجِدَ« 

َ
َذُوا قُبُورَ أ رُ مَا صَنعَُوا.   اتََّ   [ متفق عليه ]   - [  صحيح ]  يَُُذِّ

(21) – 'A'ishah och 'Abdullah bin 'Abbas (må Allah vara 

nöjd med dem) sa: "När Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم insjuknade 

började han täcka sitt ansikte med sitt plagg. När han fick 

andnöd av värmen tog han bort det och sa i det tillståndet: 

'Allah har förbannat judarna och de kristna eftersom de 

gjorde sina profeters gravar till böneplatser.' Han varnade 

för deras handling."  [Autentisk]  - [Al-Bukhari och Muslim] 

Förklaring 

'A'ishah och Ibn 'Abbas (må Allah vara nöjd med dem) 

berättar att när profeten صلى الله عليه وسلم låg på dödsbädden placerade 

han ett tygstycke på sitt ansikte. När han fick andnöd på 

grund av dödskampens smärta avlägsnade han tygstycket 

från sitt ansikte. I den svåra stunden sa han att Allah 

förbannat judarna och de kristna, och förvisat dem från sin 

nåd, eftersom de byggde böneplatser på sina profeters 

gravar. Om det inte vore för allvaret i denna fråga skulle 

han inte nämnt det under detta tillstånd. Därför förbjöd 

profeten صلى الله عليه وسلم sitt samfund från att efterlikna denna handling, 

eftersom det är vad judarna och de kristna har gjort, och 

eftersom det leder till avguderi. 



 
  

 
 

47 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Det är förbjudet att ha profeternas och de 
rättfärdigas gravar som böneplatser där man ber 
till Allah, eftersom det slutligen leder till avguderi.   

2. Allahs sändebuds صلى الله عليه وسلم mån och fokus på 
monoteism, och hans fruktan för att gravar ska 
högaktas då det leder till avguderi.   

3. Det är tillåtet att förbanna judar, de kristna och 
de som gör det de gjorde då de byggde byggnader 
och böneplatser på gravarna.   

4. Att bygga byggnader på gravar är från judarnas 
och de kristnas tillvägagångssätt, och Hadithen 
innehåller ett förbud mot att efterlikna dem.   

5. Detta omfattar att be vid eller mot gravplatser, 
även om någon böneplats inte byggs över dem.  

(3330)  
Allah! Gör inte min grav till något som dyrkas 

»اللهُمَّ لَِ  عن أبِ هريرة رضي الله عنه عن النبِ صلى الله عليه وسلم:    –   ( 22)   
نأبِيَائهِِمأ مَسَاجِدَ« 

َ
َذُوا قُبُورَ أ ا اتََّ ما يِ وَثَناا، لعََنَ الُله قَوأ   [ رواه أحمد ]   - [  صحيح ]  . تََأعَلأ قَبِأ

(22) – Abu Hurayrah (må Allah vara nöjd med honom) 

berättade att profeten  sa: "Allah! Gör inte min grav 

till något som dyrkas. Allahs fördömelse vilar över 

dem som gjort sina profeters gravplatser till  platser för 

dyrkan". [Autentisk] - [Återberättad av Ahmad] 



 
  

 
 

48 

Förklaring 

Profeten  bad sin Herre att inte göra hans 

gravplats till något som avgudas och människor dyrkar 

genom att högakta den och falla ned på ansiktet inför 

den. Han  berättade därefter att Allah förkastar dem 

som tar sina profeters gravar till platser av dyrkan och 

Han avlägsnar de från sin nåd. Anledningen till detta 

är att om man tar dessa gravplatser till platser av 

dyrkan leder det till att dessa gravar dyrkas och tros på. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Att överskrida de gränser som satts av islam, 
gällande profeternas och de rättfärdigas gravar, 
förvandlar dem till något som avgudas och 
dyrkas vid sidan av Allah. Därför är det viktigt att 
vara uppmärksam och varna mot de saker som 
leder till avgudadyrkan.   

2. Det är inte tillåtet att besöka gravar med avsikt att 
högakta dem och utföra dyrkan vid dem, oavsett 
hur nära den begravde må ha varit till Allah.   

3. Det är förbjudet att bygga moskéer över gravar.   

4. Det är förbjudet att utföra bön vid gravarna, även 
om det inte byggts någon moské över dem. Det 
enda undantaget är begravningsbönen om den 
inte har utförts tidigare.  

(3336)  



 
  

 
 

49 

Gör inte era hem till gravar och gör inte min grav till en plats som besöks regelbundet. Be för att jag ska hyllas (av Allah), för er bön når mig var ni än är 

عن أبِ هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه   –  (23) 
؛ فَإنَِّ  وسلم:   َّ ا، وصََلُّوا عََلَ يِ عِيدا »لَِ تََأعَلوُا بُيُوتكَُمأ قُبُوراا، وَلَِ تََأعَلوُا قَبِأ

»   [رواه أبو داود] -[ حسن ] .صَلًَتكَُمأ تَبألغُُنِِ حَيأثُ كُنأتمُأ

(23) – Abu Hurayrah (må Allah vara nöjd med 

honom) berättade att Allahs sändebud  sagt: "Gör inte 

era hem till gravar och gör inte min grav till en plats 

som besöks regelbundet. Be för att jag ska hyllas (av 

Allah), för er bön når mig var ni än är."  [Godtagbar]  - 

[Återberättad av Abu Dawud] 

Förklaring 

Profeten  förbjöd att man ska sluta be i hemmet och 

då hemmet blir likt en gravplats när inga böner utförs. 

Han förbjöd även regelbundna besök till hans grav och 

att samlas vid den, då det kan leda till avgudadyrkan. 

Han påbjöd att det ska bes över honom från vilken plats 

som helst, eftersom detta når honom oavsett om 

personen är nära eller avlägsen. Följaktligen finns det 

inget behov av att regelbundet besöka hans grav. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Det är inte tillåtet att dyrkan av Allah ska upphöra i 
hemmen.   

2. Förbudet i att bege sig på resa till profetens  
grav eftersom han befallde att vi ska be över 
honom och han informerade oss om att de når 



 
  

 
 

50 

honom. Det är enbart tillåtet att bege sig på 
resa till hans moské i avsikt att be i den.   

3. Förbudet i att regelbundet besöka hans grav på 
ett särskilt vis under en särskild tid. Detta 
förbud omfattar alla gravar.   

4. Profetens  ärofulla status hos sin Herre då det är 
föreskrivet att be över honom oavsett tid och plats.   

5. Profetens  följeslagare var väl medvetna om 
att det inte är tillåtet att be vid gravplatser, 
därför förbjöd han  att husen skulle bli som 
gravplatser där böner inte utförs.  

(3350)  
'När en rättfärdig tjänare – eller en rättfärdig man – dör bland detta folk, bygger de en böneplats över hans grav 

مَّ سَلمََةَ ذَكَرَتأ لرِسَُولِ    –   ( 24)   
ُ
نَّ أ

َ
مِّ المؤمنين رضي الله عنها: أ

ُ
عَنأ عََئشَِةَ أ

بَشََةِ، يُقَالُ لهََا مَارِيَةُ، فذََكَرَتأ   رأضِ الْأ
َ
تأهَا بأِ

َ
الِله صَلىَّ الُله عَليَأهِ وسََلَّمَ كَنِيسَةا رَأ

وَرِ، فَقَالَ رسَُولُ  تأ فِيهَا مِنَ الصُّ
َ
مٌ  الِله صَلىَّ الُله عَليَأهِ وسََلَّمَ:  لَُِ مَا رَأ ولََِكَ قوَأ

ُ
»أ

رُوا   ا، وصََوَّ جِدا هِِ مَسأ الِحُ، بَنَوأا عََلَ قَبِأ وِ الرَّجُلُ الصَّ
َ
الِحُ، أ إذَِا مَاتَ فِيهِمُ الأعَبأدُ الصَّ

لَأقِ عِنأدَ الِله«  ارُ الخأ ولََِكَ شََِ
ُ
وَرَ، أ   [ متفق عل يه ]   - [  صحيح ]  . فِيهِ تلِأكَ الصُّ

(24) – 'A'ishah, de troendes moder (må Allah vara nöjd 

med henne), sa: "Umm Salamah berättade för Allahs 

sändebud صلى الله عليه وسلم om bilderna som hon hade sett i en kyrka 

som hette Maria i Abessinien. Allahs sändebud  صلى الله عليه وسلم sa: 

'När en rättfärdig tjänare – eller en rättfärdig man – dör 

bland detta folk, bygger de en böneplats över hans grav, 



 
  

 
 

51 

och gör dessa bilder i den. De är de värsta skapelserna 

hos Allah.'"  [Autentisk]  - [Al-Bukhari och Muslim] 

Förklaring 

De troendes moder Umm Salamah (må Allah vara 

nöjd med henne) berättade för profeten صلى الله عليه وسلم om kyrkan hon 

såg när hon befann sig i Abessinien. Den innehöll 

målningar, försköning, och bilder som hon fann vara 

uppseendeväckande. Profeten صلى الله عليه وسلم tydliggjorde anledningen 

till varför de hade placerat dessa bilder. Han sa: "Detta folk 

som du nämner, bygger böneplatser över rättfärdiga 

avlidna personers gravar som de ber på och de tillverkar 

även dessa bilder. Han förklarade att den personen som gör 

detta är den värsta skapelsen hos Allah, eftersom hans 

handling leder till att andra dyrkas istället för Allah. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Det är förbjudet att bygga böneplatser på gravar, 

att be mot dem, eller att begrava avlidna människor 

i moskén. Detta förbud är för att hindra 

förekomsten av avguderi.   

2. Att bygga böneplatser på gravar och att 

placera bilder i dem är något judar och kristna 

sysslar med. Den som gör dessa handlingar har 

följaktligen efterliknat dem.   



 
  

 
 

52 

3. Det är förbjudet att avbilda levande varelser.   

4. De som bygger en böneplats på en grav och tillverkar 

dessa bilder är de värsta skapelserna hos Allah.   

5. Denna religion lägger stor vikt vid att skydda 

monoteism, och därför hindrar den alla 

handlingar som kan leda till avguderi.   

6. Det är förbjudet att gå till överdrift vad gäller de 

rättfärdiga, eftersom det kan leda till avguderi.  

(10887)  
'Jag avsvär mig inför Allah från att ha någon av er ska vara min nära vän som jag älskar mest. Allah har tagit mig till den t jänaren som Han älskar mest, liksom Han har tagit Abraham till den tjänaren som Han älskade mest  

عَليَأهِ   –   (25)  الُله  صَلىَّ  النَّبَِِّ  سَمِعأتُ  قال:  عن جندب رضي الله عنه 
نأ يَمُوتَ بَِِمأسٍ وهَُوَ يَقُولُ  

َ
نأ يكَُونَ لِِ مِنأكُمأ  وسََلَّمَ قَبألَ أ

َ
 إِلََ الِله أ

ُ
بأرَأ

َ
»إِنِِّ أ

، وَلوَأ كُنأتُ   َذَ إِبأرَاهِيمَ خَلِيلًا َذَنِِ خَلِيلًا كَمَا اتََّ خَلِيلٌ فَإِنَّ الَله تَعَالََ قَدِ اتََّ
لَِ وَإنَِّ مَنأ كََ 

َ
! أ رٍ خَلِيلًا باَ بكَأ

َ
تُ أ َذأ تِِ خَلِيلًا لَِتََّ مَّ

ُ
ا مِنأ أ نَ قَبألكَُمأ  مُتَّخِذا

الأقُبُورَ   تَتَّخِذُوا  فلًََ  لَِ 
َ
أ مَسَاجِدَ،  وصََالِِْيهِمأ  نأبِيَائهِِمأ 

َ
أ قُبُورَ  يَتَّخِذُونَ  كََنوُا 

نأهَاكُمأ عَنأ ذَلكَِ«مَسَاجِ 
َ
  [رواه مسلم] -[ صحيح]  .دَ! إِنِِّ أ

(25) – Jundub (må Allah vara nöjd med honom) sa: "Fem 

dagar innan profeten  dog hörde jag honom säga: 'Jag 

avsvär mig inför Allah från att ha någon av  er ska vara min 

nära vän som jag älskar mest. Allah har tagit mig till den 

tjänaren som han älskar mest, liksom han har tagit 

Abraham till den tjänaren som han älskade mest. Och om 



 
  

 
 

53 

jag hade tagit någon från mitt samfund till en nära vän som 

jag älskar mest hade det varit Abu Bakr. Människorna som 

levde innan er gjorde sina profeters gravar till böneplatser. 

Gör inte gravarna till böneplatser. Jag förbjuder er från 

detta".  [Autentisk]  - [Återberättad av Muslim] 

Förklaring 

Profeten  berättade om sin status hos Allah och att 

han hade uppnått den högsta nivån av Allahs kärlek på 

samma sätt som Abraham även hade nått denna nivå. 

Det är av denna anledning som han nekade att någon 

annan än Allah skulle ha denna status hos honom 

eftersom hans hjärta fyllts av kärlek, högaktning och 

kunskap om Allah. Följaktligen fanns det inte utrymme 

för någon annan än Allah. Om det hade varit någon 

bland skapelsen som skulle uppnått denna status hos 

honom skulle det ha varit Abu Bakr (må Allah vara nöjd 

med honom). Sedan varnade han för att överskrida de 

tillåtna gränserna när det gäller kärlek, som judarna och 

de kristna gjorde med deras profeters och rättfärdiga 

personers gravar. Det gick så långt att profeterna 

omvandlades till avgudar som dyrkas vid sidan av Allah 

och gravplatserna blev platser av dyrkan. Profeten  

förbjöd sitt samfund att göra likt de gjorde. 



 
  

 
 

54 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Detta visar Abu Bakrs höga status och att han 
är den bästa av följeslagarna och följaktligen 
den som förtjänade att bli kalif efter Allahs 
sändebuds  död.   

2. Att bygga platser av dyrkan över gravar är från 
de dåliga handlingarna som de tidigare 
samfunden gjorde.   

3. Förbudet att ta gravplatser till platser av dyrkan 
där bön utförs eller att bönen riktas till de döda. 
Det är inte tillåtet att bygga byggnader över dem 
eller kupoler då det kan leda till avgudadyrkan.   

4. Faran i att gå till överdrift i högaktningen av de 
rättfärdiga då det kan leda till avgudadyrkan.   

5. Allvaret i det profeten  varnade för och vilket han 
poängterade ytterligare fem dagar innan han dog.  

(3347)  
'Ska jag inte skicka iväg dig på ett uppdrag som Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم skickade iväg mig på? Lämna varken en bild utan att du förstör den eller en upphöjd grav utan att du jämnar ut den.' 

بأعَثُكَ عن أبِ الهيَّاج الْسدي قال: قَالَ لِِ    –   (26) 
َ
لَِ أ

َ
بِِ طَالِبٍ: أ

َ
ُّ بأنُ أ عََلِ

ثَالِا إلَِِّ  نأ لَِ تدََعَ تمِأ
َ
عََلَ مَا بَعَثنَِِ عَليَأهِ رسَُولُ الِله صَلىَّ الُله عَليَأهِ وسََلَّمَ؟ أ

يأتَهُ. فاا إلَِِّ سَوَّ ِ اا مُشْأ تَهُ، وَلَِ قَبِأ   [رواه مسلم] -[ صحيح] طَمَسأ

(26) – Abul-Hayyaj al-Asadi (må Allah vara nöjd med 

honom) sa: "'Ali bin Abi Talib sa till mig : 'Ska jag inte  

skicka iväg dig på ett uppdrag som Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم 



 
  

 
 

55 

skickade iväg mig på? Lämna varken en bild utan att 

du förstör den eller en upphöjd grav utan att du jämnar 

den med marken.'" [Autentisk] - [Återberättad av Muslim] 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم brukade skicka iväg sina följeslagare på 

uppdraget att avlägsna och förstöra statyer, vilket syftar 

på skulpturer av levande eller icke-levande varelser. 

Och att de jämnar ut upphöjda gravar med marken 

och tar bort det som har placerats över dem. De skulle 

se till att de var jämnade med marken och får bara vara 

upphöjda en hands längd. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Det är förbjudet att avbilda levande varelser då 

detta kan leda till avgudadyrkan.   

2. Det är föreskrivet att avlägsna det som är dåligt, 

handgripligen, för den som har auktoriteten 

eller kapaciteten att göra det.   

3. Profeten صلى الله عليه وسلم var mån om att avlägsna alla spår 

från den förislamiska tiden, så som gudabilder, 

statyer och det som byggts på gravar.  

(5934)  

 



 
  

 
 

56 

Omen är avguderi, omen är avguderi, omen är avguderi - tre gånger". Det finns ingen av oss som inte upplever det, men Allah tar bort det genom att man sätter sin lit till Allah 

عَنأ عَبأدِ الِله بأنِ مَسعودٍ رضي الله عنه عن رسَولِ الِله صلى الله عليه    –   ( 27)   
ةُ شَِأكٌ،  وسلم قال:   يََْ ةُ شَِأكٌ، الطِّ يََْ ةُ شَِأكٌ، الطِّ يََْ ، وَلكَِنَّ  « - ثلًثاا - »الطِّ ، وَمَا مِنَّا إلَِِّ

 . ِ
هِبُهُ باِلتَّوَكُُّّ   [ رواه أبو داود والترمذي وابن ماجه وأحمد ]   - [  صحيح ]  الَله عَزَّ وجََلَّ يذُأ

(27) – 'Abdullah bin Mas'ud (må Allah vara nöjd med 

honom) berättade att Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم sa: "Omen är 

avguderi, omen är avguderi, omen är avguderi - tre gånger". 

Det finns ingen av oss som inte upplever det, men Allah tar 

bort det genom att man sätter sin lit till Allah.  [Autentisk]  - 

[Återberättad av Abu Dawud, al-Tirmidhi, Ibn Majah och Ahmad] 

Förklaring:  

Profeten صلى الله عليه وسلم varnade för omen, vilket är att tro att 

något man hör eller ser kan leda till otur, som vissa 

fåglar, djur, handikapp, siffror, dagar eller liknande. 

Omen, "tayr" (fågel på arabiska) nämndes, då det var 

känt under den hedniska tiden. När de ville utföra en 

handling, bege sig på resa, göra affärer eller liknande, 

brukade de släppa ut en fågel. Om den flög till höger, 

tolkade de det som ett gott omen, var positiva och 

gjorde det de ville. Om den i stället flög till vänster, 

tolkade de det som ett ont omen och avstod från att 

göra det de ville. Han صلى الله عليه وسلم berättade att det är avguderi, 

eftersom ingen kan bringa godhet förutom Allah, och 

ingen kan skydda från ondska förutom Allah, enbart. 



 
  

 
 

57 

Ibn Mas'ud (må Allah vara nöjd med honom) 

berättade att pessimism kan uppstå i en muslims hjärta, 

men det som tar bort det är tilliten till Allah, och att 

använda de tillgängliga medlen. 

Vad vi kan lära oss från hadithen: 

1. Omen är avguderi, eftersom hjärtat fäster sig 

vid andra än Allah.   

2. Det är viktigt att repetera grundläggande frågor, 

så att de kan memoreras och befästas i hjärtat.   

3. Onda omen försvinner genom tillit till Allah.   

4. Obligationen att lita på Allah endast och att 

fästa sitt hjärta vid honom.  

(3383)  
Den som tror på omen eller ber om omen, spår eller ber om spådom, trollar eller ber om trolldom 

عن عمران بن حصين رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى    –  (28) 
وأ  مَنأ  مِنَّا  ليَأسَ  » الله عليه وسلم:  

َ
نَ لَُِ، أ وأ تكُُهِّ

َ
نَ أ وأ تكََهَّ

َ
َ لَُِ، أ وأ تُطُيِّْ

َ
َ أ تَطَيَّْ

قَهُ بمَِا يَقُولُ فَقَدأ   تََ كََهِناا فَصَدَّ
َ
دَةا، وَمَنأ أ وأ سُحِرَ لَُِ، وَمَنأ عَقَدَ عُقأ

َ
سَحَرَ أ

دٍ صَلىَّ الُله عَليَأهِ وسََلَّمَ«  نأزِلَ عََلَ مُُمََّ
ُ
  [رواه البزار] -[  حسن] .كَفَرَ بمَِا أ

(28) – 'Imran bin Husayn (må Allah vara nöjd med honom) 

berättade att Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم sa: "Den som tror på 

omen  eller ber om omen, spår eller ber om spådom, utför 

magi eller ber om magi ska utföras, eller knyter en knut 



 
  

 
 

58 

tillhör inte oss. Och den som beger sig till en siare och tror 

på det han säger har förnekat det som har uppenbarats för 

Muhammed صلى الله عليه وسلم."  [Godtagbar]  - [Återberättad av al-Bazzar] 

Förklaring:  

Profeten صلى الله عليه وسلم varnar sitt samfund för vissa handlingar 

genom uttrycket: "tillhör inte oss". Dessa handlingar 

omfattar: 

1. "Den som tror på omen eller ber om omen". 

Tatayyur (omen) har sitt ursprung i ordet "tayr" (fågel). 

Innan de påbörjade någon handling, resa eller affär 

brukade de släppa en fågel fri; om den flög till höger blev 

de optimistiska och fortsatte med den påtänkta 

handlingen, om den istället flög till vänster blev de 

pessimistiska och avbröt den påtänkta handlingen. Det 

är inte tillåtet att göra denna handling eller att be någon 

annan utföra den, eftersom den faller in under skrock och 

onda omen. Detta är förbjudet oavsett vad det kopplas 

till; något hör- eller synbart, fåglar, djur, missbildningar, 

siffror, dagar eller annat. 

2. "Spår eller ber om spådom". Den som påstår att 

den känner till det fördolda genom att tolka stjärnor 

eller annat, eller går till någon som påstår sig känna till 

det som en spåman eller liknande och tror på det han 

påstår sig veta om det fördolda, har förnekat det som 

har uppenbarats till Muhammed صلى الله عليه وسلم. 



 
  

 
 

59 

3. "Utför magi eller ber om magi ska utföras". Detta 

syftar på den som själv utför magi  eller ber någon annan 

utföra det åt honom för att han ska gynna eller skada 

någon. Eller den som knyter knutar på trådar och läser 

förbjudna trollformler på knutarna och blåser på dem. 

Vad vi kan lära oss från hadithen: 

1. Det är obligatoriskt att förlita sig på Allah och att 
tro på Allahs förutbestämmelse. Det är förbjudet 
att tro på omen och skrock, eller att använda 
magi och spådom, eller att be andra utföra detta.   

2. Att påstå att man har kunskap om det fördolda 
är av form av avgudadyrkan och går emot 
monoteism.   

3. Det är förbjudet att tro på eller att gå till 
spåmän. Detta förbud omfattar även spådom 
genom handläsning och att titta i kaffesump, 
samt horoskop. Detta förbud gäller även om 
personen läser detta av ren nyfikenhet.  

(5981)  
Det finns varken smitta eller omen, men tycker jag om optimism." De sa: "Vad är optimism?" Han sa: "Ett gott ord 

نسَِ بأنِ مَالكٍِ رضي الله عنه عَنِ النَّبِِِّ صَلىَّ الُله عَليَأهِ وسََلَّمَ   –   (29) 
َ
عَنأ أ

لُ«قَالَ:  
أ
الأفَأ جِبُنِِ  وَيُعأ ةَ،  طِيََْ وَلَِ  وىَ،  عَدأ قاَلَ:    »لَِ  لُ؟ 

أ
الأفَأ وَمَا  قِيلَ:  قَالَ 

يِّبَةُ«   [متفق عليه] -[ صحيح]  .»الأكَِِمَةُ الطَّ

(29) – Anas bin Malik (må Allah vara nöjd med honom) 

berättade att profeten صلى الله عليه وسلم sa: "Det finns varken  smitta 



 
  

 
 

60 

eller omen, men tycker jag om optimism." De sa: "Vad 

är optimism?" Han sa: "Ett gott ord."  [Autentisk] - [Al-

Bukhari och Muslim] 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم berättar att det inte existerar någon smitta 

som folk i den hedniska tiden falskt trodde på, vilket var 

att sjukdom kan överföras av sig själv till andra, utan att 

det var något som Allah förutbestämt. Även onda omen 

är något falskt, vilket är skrock baserat på något som hörs 

eller ses, såsom fåglar, djur, handikapp, nummer, dagar 

eller annat. Omen, "Tayr" (fågel på arabiska) nämndes, då 

det var känt under den hedniska tiden. När de ville utföra 

en handling, bege sig på resa, göra affärer eller liknande, 

brukade de släppa ut en fågel. Om den flög till höger, 

tolkade de det som ett gott omen, var positiva och gjorde 

det de hade önskat. Om den istället flög till vänster, 

tolkade de det som ett ont omen och avstod från att göra 

det de hade önskat. Därefter berättade profeten صلى الله عليه وسلم att han 

tycker om optimism, vilket är den glädjen och lyckan 

människan kan känna när hon hör ett gott ord, som får 

henne att känna sig hoppfull om hennes Herre. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. En muslim ska lita på Allah, då ingen kan 
skänka godhet utom han, och ingen kan 
skydda från skada utom han.   



 
  

 
 

61 

2. Det är förbjudet med onda omen, vilket är all 
form av skrock och det som hindrar en person 
från att utföra handlingar.   

3. Optimism är inte onda omen som är förbjudet, 
snarare är det goda tankar om Allah.   

4. Allting sker utmed Allahs förutbestämda öde.  
(3422)  

'Vet ni vad er Herre sa?' De svarade: ”Allah och hans sändebud vet bättre.' Profeten صلى الله عليه وسلم sa: 'Allah sa: ”Några av mina tjänare har gått morgonen till mötes i form av att tro på mig, och somliga i form av att begå otro 

نَّهُ قاَلَ: صَلىَّ لَنَا رسَُولُ الِله    –   ( 30)   
َ
عَنأ زَيأدِ بأنِ خَالٍِِ الْهَُنِِِّ رضي الله عنه أ

دَُيأبِيَةِ عََلَ إِثأرِ سَمَاءٍ كََنتَأ مِنَ اللَّيألةَِ،   بأحِ باِلْأ صَلىَّ الُله عَليَأهِ وسََلَّمَ صَلًَةَ الصُّ
قأبلََ عََلَ النَّاسِ، فَقَا 

َ
ا انأصَََفَ أ ؟« لَ:  فَلمََّ رُونَ مَاذَا قاَلَ رَبُّكُمأ قاَلوُا: الُله    »هَلأ تدَأ

قَالَ:   لمَُ،  عأ
َ
أ ناَ  وَرسَُولُُِ  مُطِرأ قَالَ:  مَنأ  ا  مَّ

َ
فَأ وَكََفِرٌ،  بِِ  مِنٌ  مُؤأ عِبَادِي  مِنأ  بحََ  صأ

َ
»أ

ا مَنأ  مَّ
َ
كَبِ، وَأ مِنٌ بِِ وَكََفِرٌ باِلأكَوأ َتِهِ، فذََلكَِ مُؤأ لِ الِله وَرحَِأ  قاَلَ: بنَِوأءِ كَذَا  بفَِضأ

كَبِ«  مِنٌ باِلأكَوأ   [ متفق عليه ]   - [  صحيح ]  . وَكَذَا، فذََلكَِ كََفِرٌ بِِ وَمُؤأ

(30) – Zayd bin Khalid al-Juhani (må Allah vara nöjd 

med honom) sa: ”Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم hade bett Fadjr 

med oss i Hudaybiyah och det hade regnat under 

natten. När han var klar vände han sig mot 

människorna och sa: 'Vet ni vad er Herre sa?' De 

svarade: ”Allah och hans sändebud vet bättre.' 

Profeten صلى الله عليه وسلم sa: 'Allah sa: ”Några av mina tjänare har 

gått morgonen till mötes genom att tro på mig, och 

somliga genom att förneka tron. Den som sa: 'Vi har 

fått regn tack vare Allah och hans nåd' tror på mig och 



 
  

 
 

62 

förkastar tron på himlakropparna. Men den som sa: 'Vi 

har fått regn tack vare en viss himlakropp' förnekar 

tron på mig och tror istället på himlakropparna.'"  
[Autentisk] - [Al-Bukhari och Muslim] 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم utförde morgonbönen i al-Hudaybiyah, en 

by nära Makkah, efter att det regnat under natten. När han 

avslutat sin bön vände han sig med sitt ansikte mot 

människorna. Han frågade dem: "Vet ni vad er Herre 

sagt?" De svarade: "Allah och hans sändebud vet bättre." 

Han صلى الله عليه وسلم förklarade att Allah har tydliggjort att människor 

delar upp sig i två grupper när det regnar; en grupp som 

tror på Allah, och en annan grupp som förnekar tron på 

Allah. Beträffande de som säger att de fått regn tack vare 

Allahs godhet och nåd, och säger att det är Allah som sänt 

ner regnet, är den som tror på Allah är Skaparen och den 

som styr i skapelsen, och förnekar följaktligen tron på 

himlakroppar. Men den som säger att de fått regn tack 

vare en viss himlakropp förkastar tron på Allah och tror 

istället på himlakropparna. Detta är en form av mindre 

otro då orsaken till regn tillskrivs himlakroppar, men 

Allah har varken gjort de till en religiös eller universell 

orsak. Men gällande de som tillskriver regnet och andra 

händelser på jorden till himlakropparnas rörelser, i tro om 



 
  

 
 

63 

att det är de som i verkligheten orsakar händelserna, är 

istället otrogen och har fallit in i större otro. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Efter regn är det uppmanat att säga: "Vi har fått 

regn tack vare Allahs godhet och nåd".   

2. Den som tillskriver välsignelser, som regn och 

annat, till himlakroppar i tro att de skapat och 

fått dem att existera är otrogen och har fallit in i 

en större form av otro. Den som tillskriver 

välsignelser till dem i tro att de har varit en orsak 

till dem är otrogen och har fallit in i en mindre 

form av otro då det inte är en orsak som 

bekräftats av religionen eller empiriskt.   

3. En välsignelse kan leda till otro om den 

förnekas, och till tro om den uppskattas.   

4. Det är förbjudet att säga: "Det har regnat tack 

vare en viss himlakropp" även om personen 

avser en viss tidsperiod eftersom alla eventuella 

vägar till avgudadyrkan ska stängas.   

5. Det är obligatoriskt att fästa sitt hjärta vid 

Allah när det gäller att uppnå välsignelser och 

att avvärja lidande.  

(65010)  



 
  

 
 

64 

'Den som hänger en amulett har begått avguderi.' 

نَّ رسَُولَ الِله صَلىَّ    –  (31) 
َ
هَُنِِِّ رضي الله عنه: أ بَةَ بأنِ عََمِرٍ الْأ عَنأ عُقأ

سَكَ عَنأ وَاحِدٍ، فَقَالوُا: ياَ   مأ
َ
عَةا وَأ طٌ، فَبَايَعَ تسِأ قأبلََ إِلََأهِ رهَأ

َ
الُله عَليَأهِ وسََلَّمَ أ

تَ هَذَا؟ قَالَ:   عَةا وَترََكأ «رسَُولَ الِله، باَيَعأتَ تسِأ دأخَلَ يدََهُ »إِنَّ عَليَأهِ تمَِيمَةا
َ
، فَأ

َكَ«فَقَطَعَهَا، فَبَايَعَهُ، وَقَالَ:   شَأ
َ
  [رواه أحمد] -[ حسن] .»مَنأ عَلَّقَ تمَِيمَةا فَقَدأ أ

(31) – 'Uqbah bin 'Amir al-Juhani (må Allah vara nöjd 

med honom) berättade: "En grupp kom till Allahs 

sändebud صلى الله عليه وسلم, varefter han mottog nio personers trohetsed, 

och avstod från en persons trohetsed. De sa: 'Allahs 

sändebud! Du mottog nio personers trohetsed, men 

lämnade dennes.' Han صلى الله عليه وسلم sa: 'Han har en amulett på sig.' 

Han avlägsnade den med sin hand, varpå han mottog hans 

trohetsed och sa: 'Den som hänger en amulett har begått 

avguderi.'"  [Godtagbar]  - [Återberättad av Ahmad] 

Förklaring 

En grupp bestående av tio personer kom till profeten 

 varpå han mottog trohetsed från nio av dem som ,صلى الله عليه وسلم

innefattade att de tror på islam och ska följa honom, men 

han mottog inte den tiondes trohetsed. Han frågades om 

orsaken till detta, varpå han صلى الله عليه وسلم sa: "Han har en amulett på 

sig", vilket är något som knyts eller hängs upp, likt en tråd 

eller liknande, för att avvärja det onda ögat eller annan 

skada. Mannen förde in sin hand där amuletten var, han 



 
  

 
 

65 

avlägsnade den och gjorde sig av med den. Profeten صلى الله عليه وسلم 

mottog därefter hans trohetsed, och varnade för amuletter 

genom att förklara dess bestämmelse, sägande: "Den som 

hänger en amulett har begått avguderi." 

Vad vi kan lära oss från hadithen: 

1. Den som förlitar sig på andra än Allah kommer 

Allah att låta personen uppleva motsatsen till 

det han önskat sig.   

2. Att tro att amuletter kan vara en orsak till 

skada och att det onda ögat avvärjas är mindre 

form av avguderi. Om personen däremot tror 

att dessa amuletter inte bara är en orsak, utan 

själva upphovet till att de på egen hand gynnar 

är en större form av avguderi.  
(6762)  

Exorcism, amuletter och kärleksmagi är helt säkert avguderi 

عن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه قال: سمعت رسول الله   –   (32) 
قََ والَتمائمَِ والتِّوَلةََ شَِأكٌ«صلى الله عليه وسلم يقول:    رواه]  -[  صحيح]  .»إنَّ الرُّ

  [أبو داود وابن ماجه وأحمد

(32) – 'Abdullah bin Mas'ud (må Allah vara nöjd med 

honom) berättade att han hörde Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم säga: 

"Ruqyah, amuletter och kärleksmagi är helt säkert avguderi."  
[Autentisk]  - [Återberättad av Abu Dawud, Ibn Majah och Ahmad] 

 



 
  

 
 

66 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم förklarade att vissa handlingar är 

avguderi, bland annat: 

1. Ruqyah: Det som avses med Ruqyah i den här 

hadithen är läsa formler för bot som innehåller 

avguderi och går emot islams läror. 

2. Amuletter: som kan bestå av pärlor och liknande 

och hängs på barn, djur eller annat för att skyddas från 

det onda ögat. 

3. Kärleksmagi: som används för att göra en av 

partnerna kära i den andra. 

Dessa handlingar är avguderi då de är metoder som inte 

stöds av något bevis i islam och det har inte heller något 

empiriskt stöd. Vad gäller islamiska metoder som 

Koranläsning, eller medicin som har empiriskt stöd så är de 

tillåtna att använda förutsatt att personen vet att de endast är 

medel och att nytta och skada vilar i Allahs händer. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Detta är ett sätt att skydda monoteism och den 
islamiska trosläran från det som kan påverka 
dem negativt.   

2. Förbudet att använda Ruqyah som innehåller 
avguderi och även amuletter och kärleksmagi.   

3. Om en person tror att dessa tre handlingar är 
korrekta medel så har hon begått mindre 



 
  

 
 

67 

avguderi då hon anser att felaktiga medel är 
korrekta. Om hon däremot tror att dessa medel 
gynnar och skadar på egen hand så är det 
istället större avguderi.   

4. Detta är en varning mot användandet av medel som 
har ursprung i avguderi eller förbjudna handlingar.   

5. Exorcism är förbjudet och är en form av avguderi, 
förutom den exorcism som religionen tillåtit.   

6. Hjärtat ska enbart vara fäst vid Allah då skada 
eller nytta enbart kan komma från honom och 
ingen annan. Det är endast Allah som kan 
orsaka godhet, och det är endast han som kan 
skydda från ondska.   

7. Den tillåtna formen av Ruqyah inkluderar tre villkor:  

A. Den görs med tron att den enbart är ett medel och 
den kan inte gynna förutom med Allahs tillåtelse.  

B. Den görs genom att läsa Koran, Allahs namn och 
egenskaper, samt profetiska åkallelser som är 
bekräftade.  

C. Den sägs på ett tydligt sätt utan att mumla 
oförståeliga ord, och utan att skriva oläsliga 
skrifter eller använda amuletter  

(5273)  
 



 
  

 
 

68 

Den som går till en siare och frågar honom något, får inte sin bön accepterad på fyrtio nätter 

عن بعض أزواج النبِ صلى الله عليه وسلم عن النبِ صلى الله   –  (33) 
بَعِيَن  عليه وسلم قال:   رأ

َ
بَلأ لَُِ صَلًَةٌ أ ءٍ لمَأ تُقأ لَُِ عَنأ شََأ

َ
افاا فَسَأ تََ عَرَّ

َ
»مَنأ أ

»   [رواه مسلم] -[ صحيح]  .لََألةَا

(33) – Vissa av profetens صلى الله عليه وسلم fruar berättade att profeten 

 sa: "Den som går till en siare och frågar honom صلى الله عليه وسلم

något, får inte sin bön accepterad på fyrtio nätter."  
[Autentisk] - [Återberättad av Muslim] 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم varnar för att gå till siaren, vilket inkluderar 

spåmän, astrologer, och den som spår framtiden genom att 

titta på jorden samt andra som påstår att de har kunskap om 

det fördolda genom diverse redskap. Om personen vänder 

sig till dessa för att fråga om något, som tillhör det det 

fördolda, kommer Allah att beröva honom hans böners 

belöning under fyrtio dagar. Detta är straffet för denna 

stora synd och avskyvärda handling. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Det är förbjudet att vara en siare och även 

förbjudet att vända sig till en sådan för att 

fråga honom om något från det fördolda.   

2. En person kan berövas belöningen för sina goda 

handlingar som straff för att han har syndat.   



 
  

 
 

69 

3. Hadithens förbud omfattar även att läsa 

horoskop, och spådom genom handläsning eller 

att titta i kaffesump. Detta gäller även om 

personen bara gör det av nyfikenhet. Alla dessa 

handlingar är en form av spådom som gör 

anspråk på kunskap om det fördolda.   

4. Om detta är straffet för den som går till en 

siare, vad är då straffet för siaren?   

5. Bönerna som bes under dessa fyrtio dagar är 

giltiga och ska inte bes om senare, däremot 

kommer den som bad inte få belöning för dem.  

(5986)  

'Den som svär vid andra än Allah har begått otro eller avgudadyrkan' 

بَةِ،   –  ( 34)  عن ابأنِ عُمَرَ رضي الله عنهما أنه سَمِعَ رجَُلًا يَقُولُ: لَِ وَالأكَعأ
ُ عَليَأهِ  ِ صَلىَّ اللََّّ ، فَإِنِِّ سَمِعأتُ رسَُولَ اللََّّ ِ ِ اللََّّ فَقَالَ ابأنُ عُمَرَ: لَِ يُُألفَُ بغَِيْأ

َكَ«وسََلَّمَ يَقُولُ:   شَأ
َ
وأ أ

َ
ِ الِله فَقَدأ كَفَرَ أ  رواه أبو]   -[  صحيح] .»مَنأ حَلفََ بغَِيْأ

  [داود والترمذي وأحمد

(34) – Ibn ´Umar (må Allah vara nöjd med dem) hörde en 

man säga: "Nej, jag svär vid Kaba!". Då sa Ibn ´Umar: 

"Det ska inte sväras vid någon annan än Allah. Jag hörde 

nämligen Allahs sändebud  säga: 'Den som svär vid andra 

än Allah har begått otro eller avgudadyrkan'".  [Autentisk]  -   

[Återberättad av Abu Dawud, al-Tirmidhi och Ahmad] 



 
  

 
 

70 

Förklaring:  

Profeten  berättar att den som svär vid någon annan än 

Allah, hans namn eller egenskaper har begått otro eller 

avgudadyrkan. Anledningen till detta är att svära vid någon 

eller något medför högaktning till den eller det som det svärs 

vid. Högaktning tillkommer enbart Allah och därför får det 

endast sväras vid honom, hans namn eller egenskaper. Detta 

räknas till grunden som en mindre form av avgudadyrkan. 

Om en person däremot svär vid någon eller något i 

högaktning till den eller det likt den högaktar Allah eller mer 

räknas det istället som en större form av avgudadyrkan. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Att högakta någon genom att svära vid den är 

Allahs exklusiva rättighet. Därför ska det enbart 

sväras vid Allah, hans namn eller egenskaper.   

2. Detta visar följeslagarnas iver i att kalla till det 

goda och förbjuda det onda, i synnerhet i det 

som beträffar avgudadyrkan eller otro.  

(3359)  

 

 



 
  

 
 

71 

Vid Allah! Om Allah vill, svär jag en ed, och sedan inser jag att något annat är bättre, så bryter jag min ed och sonar för det, och gör det som är bättre.' 

ِ صَلىَّ    –   ( 35)    تَيأتُ رسَُولَ اللََّّ
َ
عَرِيِّ رضي الله عنه قَالَ: أ شأ

َ
بِِ مُوسََ الْ

َ
عَنأ أ

مِلهُُ، فَقَالَ:   تَحأ سأ
َ
عَرِيِّيَن أ شأ

َ
طٍ مِنَ الْ ، مَا  الُله عَليَأهِ وسََلَّمَ فِِ رهَأ لكُُمأ ِ حِأ

َ
ِ لَِ أ »وَاللََّّ

 » لكُُمأ ِ حِأ
َ
ا    عِنأدِي مَا أ مَرَ لَنَا بثِلًََثةَِ ذَوأدٍ، فَلمََّ

َ
تَِِ بإِبِلٍِ، فَأ

ُ
ُ فَأ ثُمَّ لَِْثأنَا مَا شَاءَ اللََّّ

ِ صَلىَّ الُله عَليَأهِ وسََلَّمَ  تيَأنَا رسَُولَ اللََّّ
َ
ُ لَنَا، أ نَا قَالَ بَعأضُنَا لَِْعأضٍ: لَِ يُبَاركُِ اللََّّ   انأطَلقَأ

نأ لَِ 
َ
مِلهُُ فَحَلفََ أ تَحأ تيَأنَا النَّبَِِّ صَلىَّ الُله  يَُأمِلنََا فَحَمَلنََا، فَقَا   نسَأ

َ
بوُ مُوسََ: فَأ

َ
لَ أ

ناَ ذَلكَِ لَُِ، فَقَالَ:   ِ  عَليَأهِ وسََلَّمَ فَذَكَرأ ، إِنِِّ وَاللََّّ ُ حََِلكَُمأ ، بلَِ اللََّّ ناَ حََِلأتُكُمأ
َ
»مَا أ

 - ُ رأتُ عَنأ    - إِنأ شَاءَ اللََّّ اا مِنأهَا، إلَِِّ كَفَّ هََا خَيْأ رىَ غَيْأ
َ
لِفُ عََلَ يمَِيٍن، فَأ حأ

َ
لِ أ

 » ٌ ي هُوَ خَيْأ ِ تَيأتُ الذَّ
َ
  [ متفق عليه ]   - [  صحيح ]  . يمَِينِِ، وَأ

(35) – Abu Musa al-Ash'ari (må Allah vara nöjd med 

honom) berättade: "Jag kom till Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم 

tillsammans med en grupp Ash'ariter för att be om 

färdmedel. Profeten صلى الله عليه وسلم sa 'Vid Allah! Jag kan inte ge er 

något färdmedel, jag har inget som kan transportera er.' 

Sedan, efter en tid som Allah bestämt, kom det 

kameler, och han gav oss tre kameler. När vi började 

vår resa sa några av oss till de andra: 'Allah kommer 

inte att välsigna oss! Vi kom till Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم för 

att be om färdmedel, och han svor att han inte kunde 

ge oss det, men sen gjorde han det ändå.' Abu Musa sa: 

'Så vi gick tillbaka till profeten صلى الله عليه وسلم och berättade det för 

honom, och han svarade: 'Det var inte jag som gav er 



 
  

 
 

72 

färdmedel, det var Allah. Vid Allah! Om Allah vill, 

svär jag en ed, och sedan inser jag att något annat är 

bättre, så bryter jag min ed och sonar för det, och gör 

det som är bättre.'" [Autentisk] - [Al-Bukhari och Muslim] 

Förklaring 

Abu Musa al-Ash'ari (må Allah vara nöjd med 

honom) berättar att han kom till Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم med 

en grupp från sin stam. De kom i syfte att få kameler från 

profeten صلى الله عليه وسلم för att kunna delta i strid. Han svor att han inte 

kunde ge dem något färdmedel, eftersom han inte hade 

det då. De återvände och efter en tid fick profeten صلى الله عليه وسلم tre 

kameler och skickade dem till dem. Några av dem sa då 

till varandra: "Allah kommer inte att välsigna dessa 

kameler åt oss, eftersom profeten صلى الله عليه وسلم hade svurit att han 

inte kunde förse oss med färdmedel." De gick tillbaka och 

frågade honom, och han svarade, "Det var Allah som gav 

er färdmedlet, för det är han som ger framgång och 

försörjning, och jag var bara en anledning genom vilket 

detta hände." Sedan sa profeten صلى الله عليه وسلم: "Vid Allah! Om Allah 

vill, svär jag en ed att göra något eller lämna något. Sedan 

inser att något annat är bättre, så då gör jag det som är 

bättre, och bryter min ed men kompenserar för det." 



 
  

 
 

73 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Det är tillåtet att svära vid Allah även om man 

inte blivit tillfrågad att göra det. Detta kan 

göras för att bekräfta ett påstående, även om 

det berör framtiden.   

2. Det är tillåtet att säga. "Om Allah vill" efter en 

ed, eftersom om personen avsiktligen säger 

det i samband med eden så behöver han inte 

kompensera för eden om han bryter den.   

3. Det är uppmuntrat att bryta en ed om man ser 

att det finns bättre alternativ, men då bör man 

kompensera för sin ed.  

(2961)  
Säg inte: 'Det är som Allah och den och den vill'. Säg i stället: 'Det är som Allah vill, och sedan som den och den vill.' 

نَّ رسَُولَ الِله صَلىَّ الُله عَليَأهِ وسََلَّمَ   –  ( 36) 
َ
فَةَ رضي الله عنه أ عَنأ حُذَيأ

»لَِ تَقُولوُا: مَا شَاءَ الُله وشََاءَ فلًَُنٌ، وَلكَِنأ قُولوُا: مَا شَاءَ الُله ثُمَّ شَاءَ  قَالَ:  
  [رواه أبو داود والنسائي في الكبرى وأحمد] -[ صحيح بمجموع طرقه] .فلًَُنٌ« 

(36) – Hudhayfah (må Allah vara nöjd med honom) 

berättade att Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم sa: "Säg inte: 'Det är 

som Allah och den och den vill'. Säg i stället: 'Det är 

som Allah vill, och sedan som den och den vill.'"  
[Autentisk utifrån dess samtliga vägar] - [Återberättad av Abu  

Dawud, an-Nasa'i i al-Kubra och Ahmad] 



 
  

 
 

74 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم förbjöd muslimen från att säga: "Det är 

som Allah och den och den vill", eller "Det är som Allah 

och den och den vill", eftersom Allahs vilja är absolut och 

omfattande, så delar inte någon den med honom. Att 

använda ordet "och" bidrar till uppfattningen att någon är 

partner med Allah i detta. Därför ska det sägas: "Det är som 

Allah vill, sedan som den och den vill." Tjänarens vilja blir 

följaktligen underordnad Allahs vilja, genom att säga 

"sedan", istället för "och", eftersom ordet "sedan" visar på 

ordningsföljd och att det finns en sekvens mellan dem två. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Det är förbjudet att säga: "Det är som Allah och 

du vill", och liknande uttryck som binder 

samman Allahs namn med "och", eftersom 

detta är en form av avguderi i uttryck och tal.   

2. Det är tillåtet att säga: "Det är som Allah vill, 

sedan som du vill", och liknande uttryck som 

binder samman Allahs namn med "sedan", 

eftersom detta inte är problematiskt.   

3. Allah har en vilja, och tjänaren har en vilja, men 

tjänarens vilja är underordnad Allahs vilja.   

4. Det är förbjudet att associera partner till Allah 

i hans vilja, även om det endast är verbalt.   



 
  

 
 

75 

5. Om personen som yttrar detta tror att tjänarens 
vilja är som Allahs vilja, i dess omfattning och 
fullkomlighet, eller att tjänaren har en egen vilja 
(som inte påverkas av Allahs vilja), så är det en 
större form av avguderi. Den som däremot tror att 
tjänarens vilja inte är fullkomligt underkastad 
Allahs vilja, men är snäppet under, har fallit i 
mindre form av avguderi.  

(3352)  
Det jag fruktar mest för er är mindre avguderi." De sa: "Allahs sändebud! Vad är mindre avguderi?" Han sa: ”Ögontjäneri 

ُ عَليَأهِ   –   (37)  ِ صَلىَّ اللََّّ نَّ رسَُولَ اللََّّ
َ
عَنأ مَُأمُودِ بأنِ لَِْيدٍ رضي الله عنه أ

غَرُ« وسََلَّمَ قَالَ:   صأ
َ أكُ الْأ خَافُ عَليَأكُمُ الشِّْ

َ
وفََ مَا أ خأ

َ
أكُ   »إِنَّ أ قَالوُا: وَمَا الشِّْ

غَرُ ياَ رسَُولَ الِله؟ قَالَ:   صأ
َ مَ الأقِيَامَةِ إذَِا  الْأ يَاءُ، يَقُولُ الُله عز وجل لهَُمأ يوَأ »الرِّ

نأيَا، فَانأظُرُوا هَلأ   ينَ كُنأتمُأ ترَُاؤُونَ فِِ الُِّ ِ : اذأهَبُوا إِلََ الذَّ مَالهِِمأ عأ
َ
جُزِيَ النَّاسُ بأِ

؟« دُونَ عِنأدَهُمأ جَزَاءا   [رواه أحمد] -[ حسن ] .تََِ

(37) – Mahmud bin Labid (må Allah vara nöjd med 

honom) berättade att Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم sa: "Det jag 

fruktar mest för er är mindre avguderi." De sa: "Allahs 

sändebud! Vad är mindre avguderi?" Han sa: 

”Ögontjäneri. När alla människor vedergälls för sina 

handlingar på domedagen kommer Allah att säga till 

dem: 'Gå till dem som ni gjorde er till inför och se om 

du kommer att få någon belöning från dem?'"     
[Godtagbar] - [Återberättad av Ahmad] 



 
  

 
 

76 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم berättar att det han fruktar mest för sitt 

samfund är mindre avguderi, vilket är ögontjäneri; att göra 

goda handlingar för människors skull. Sedan berättade han 

om straffet för ögontjänarna på domedagen, vilket är att det 

kommer att sägas till dem: "Gå till dem för vars skull ni 

brukade göra goda handlingar, se om de har möjligheten att 

belöna er för dessa handlingar?!" 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Detta visar att goda handlingar måste göras för 
Allahs skull, och Hadithen varnar även för 
ögontjäneri.   

2. Profetens صلى الله عليه وسلم otroliga omtanke och välvilja om 
att hans samfund ska vägledas.   

3. Om detta är det han fruktade för dem han 
tilltalade, vilket var följeslagarna som var de 
mest rättfärdiga personerna, så är hans fruktan 
för dem som kommer efter dem ännu större.  

(3381)  
Sitt inte på gravar, och be inte mot dem 

ثدٍَ الغَنَويِّ رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله    –   ( 38)    عن أبِ مَرأ
  [ رواه مسلم ]   - [  صحيح ]  . »لَِ تََألِسُوا عََلَ الأقُبُورِ، وَلَِ تصَُلُّوا إِلََأهَا« عليه وسلم:  

(38) – Abu Marthad al-Ghanawi (må Allah vara nöjd med 

honom) berättade att Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم sa: "Sitt inte på  

gravar, och be inte mot dem."  [Autentisk]  - [Återberättad av Muslim] 



 
  

 
 

77 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم förbjöd att sitta på gravar. Han förbjöd 

även att böner riktas mot dem, genom att graven 

befinner sig i den bedjandes böneriktning, eftersom 

detta kan leda till avgudadyrkan. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Det är förbjudet att förrätta böner på, mellan eller 
mot gravplatser, frånsett begravningsbönen som 
det tydliggjorts i Sunnan.   

2. Det är förbjudet att be mot gravar för att det 
kan eventuellt leda till avgudadyrkan.   

3. Islam förespråkar ett balanserat förhållningssätt 
till gravar och förbjuder att de nedvärderas, 
varken i över- eller underdrift.   

4. En muslim får inte kränkas, även efter hans 
död. Profeten صلى الله عليه وسلم sa: "Att bryta den avlidnes ben 
är som att bryta dem när han levde."  

(10647)  
Änglar närvarar inte med ett sällskap där det finns en hund eller en bjällra 

نَّ رسَُولَ الِله صَلىَّ الُله عَليَأهِ وسََلَّمَ قَالَ:   –  ( 39)   
َ
بِِ هُرَيأرَةَ رضي الله عنه أ

َ
عَنأ أ

قَةا فِيهَا كََأبٌ وَلَِ جَرَسٌ«  أمَلًَئكَِةُ رُفأ حَبُ ال   [ رواه مسلم ]   - [  صحيح ]  . »لَِ تصَأ

(39) – Abu Hurayrah (må Allah vara nöjd med honom) 

berättade att Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم sa: "Änglar närvarar 

inte med ett sällskap där det finns en hund  eller en 

bjällra." [Autentisk] - [Återberättad av Muslim] 



 
  

 
 

78 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم berättar att änglarna inte närvarar med 

resenärer som har en hund bland sig eller har en bjällra som 

hängts på djuren och som ger ifrån sig läten när de rör på sig. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Det är förbjudet att ha en hund hemma eller att 

ha dem med sig, det enda undantaget är jakt- 

eller vakthundar.   

2. Änglarna, som inte närvarar med dem är 

änglarna som kommer med nåd, vad gäller de 

änglar som skriver ner tjänarnas handlingar så 

separeras de aldrig från dem oavsett om de är 

bosatta eller resande.   

3. Bjällran är förbjuden eftersom den är ett av 

Satans instrument, och det påminner om de 

kristnas kyrkklocka.   

4. En muslim ska hålla sig borta från allt som leder 

till att änglarna avlägsnar sig från honom.  

(8951)  

 

 



 
  

 
 

79 

Shaytan kommer till någon av er och säger: 'Vem skapade det och det, vem skapade det och det?' tills han säger: 'Vem skapade din Herre?'. Om en person upplever detta ska han söka skydd hos Allah och avstå från det 

ِ صَلىَّ الُله عَليَأهِ وسََلَّمَ:    –   ( 40)    ُ عَنأهُ: قَالَ رسَُولُ اللََّّ بِِ هُرَيأرَةَ رضَِيَ اللََّّ
َ
عَن أ

حَدَكُمأ فَيَقُولُ: مَنأ خَلقََ كَذَا؟ مَنأ خَلقََ كَذَا؟ حَتََّّ يَقُولَ: مَنأ  
َ
يأطَانُ أ تِِ الشَّ

أ
»يأَ

َنأتَهِ«  تعَِذأ باِلِله وَلَأ   [ متفق عليه ]   - [  صحيح ]  . خَلقََ رَبَّكَ؟ فإَذَِا بلَغََهُ فلَأيسَأ

(40) – Abu Hurayrah (må Allah vara nöjd med honom) 

berättade att Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم sa: "Satan kommer till någon 

av er och säger: 'Vem skapade det och det, vem skapade det 

och det?' tills han säger: 'Vem skapade din Herre?'. Om en 

person upplever detta ska han söka skydd hos Allah och avstå 

från det."  [Autentisk]  - [Al-Bukhari och Muslim] 

Förklaring 

Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم berättar om ett effektivt sätt att 

motarbeta och behandla Satans frågor till en troende. Satan 

säger: "Vem skapade det och det, vem skapade det och 

det? Vem skapade himlen? Vem skapade jorden?" Då 

svarar den troende utifrån sin religion, sitt naturliga 

tillstånd och förnuft att det är Allah som har gjort det. Satan 

stannar däremot inte där när han viskar, snarare fortsätter 

han med frågan: "Vem skapade din Herre?" Då avvärjer 

den troende dessa viskningar genom tre saker: tron på 

Allah, att söka skydd hos Allah från Satan, och att sluta 

spinna vidare på dessa tankar och viskningar. 

Vad vi kan lära oss från hadithen: 

1. Han ska vända sig bort från Satans viskningar 
och försök att påverka honom. Han ska sluta 



 
  

 
 

80 

tänka på det och istället vända sig till Allah för 
att de ska upphöra.   

2. Allt som påverkar människans hjärta negativt, som 

går emot denna religion härstammar från Satan.   

3. Det är förbjudet att spekulera om Allahs 

essens, istället ska man begrunda hans 

skapelser och tecken.  

(65013)  
Den som visar fientlighet mot min troende och gudfruktiga tjänare kommer jag att förklara krig mot. Min tjänare närmar sig inte mig med något jag älskar som med det som jag har ålagt honom 

ِ صَلىَّ الُله عَليَأهِ   –  (41)  بِِ هُرَيأرَةَ رضي الله عنه قَالَ: قَالَ رسَُولُ اللََّّ
َ
عَنأ أ

إِلََِّ  وسََلَّمَ:   تَقَرَّبَ  وَمَا  باِلْرَأبِ،  آذَنأتُهُ  فَقَدأ  وَلًَِّا  لِِ  عََدَى  مَنأ  قَالَ:   َ اللََّّ »إِنَّ 
إِلََِّ   يَتَقَرَّبُ  عَبأدِي  يزََالُ  وَمَا  عَليَأهِ،  تُ  افأتَُضَأ ا  مِمَّ إِلََِّ  حَبَّ 

َ
أ ءٍ  بشََِأ عَبأدِي 

بَبأتُهُ  حأ
َ
حِبَّهُ، فَإذَِا أ

ُ
ي  باِلنَّوَافِلِ حَتََّّ أ ِ هُ الذَّ مَعُ بهِِ، وَبَصَََ ي يسَأ ِ عَهُ الذَّ : كُنأتُ سَمأ

لهَُ الَّتِِ يَمأشَِ بهَِا، وَإنِأ سَ  طِينََّهُ،  يُبأصَُِ بهِِ، وَيَدَهُ الَّتِِ يَبأطِشُ بهَِا، وَرجِأ عأ
ُ
لنَِِ لَْ

َ
أ

سِ   ناَ فَاعِلهُُ ترََدُّدِي عَنأ نَفأ
َ
ءٍ أ دأتُ عَنأ شََأ عِيذَنَّهُ، وَمَا ترََدَّ

ُ
تَعَاذَنِِ لَْ وَلئَِِِ اسأ

رَهُ مَسَاءَتهَُ«  كأ
َ
ناَ أ

َ
رَهُ المَوأتَ وَأ مِنِ، يكَأ   [رواه البخاري] -[ صحيح]  .المُؤأ

(41) – Abu Hurayrah (må Allah vara nöjd med honom) 

berättade att Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم sa: "Allah sa: 'Den 

som  visar fientlighet mot min gudfruktiga tjänare 

kommer jag att förklara krig mot. Min tjänare närmar 

sig inte mig med något jag älskar som med det som jag 

har ålagt honom. Min tjänare fortsätter närma sig mig 



 
  

 
 

81 

med rekommenderade handlingar tills att jag älskar 

honom. När jag älskar honom blir jag hans hörsel som 

han hör med, syn som han ser med, hand som han tar 

med, fot som han går med. Om han frågar mig, 

kommer jag att ge honom. Om han ber mig om skydd, 

kommer jag att skydda honom. Det finns inget jag 

tvekar att göra som att ta min troende tjänares själ. Han 

hatar döden, och jag hatar att skada honom.'"  [Autentisk] 

- [Återberättad av al-Bukhari] 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم berättar att Allah sagt i en Hadith Qudsi 

att den som skadar, förargar, eller hatar en av mina 

awliya kommer jag att visa fiendskap mot. 

En waliyy är den troende som är gudfruktig, och i 

enlighet med tjänarens tro och gudsfruktan kommer 

han att få Allahs beskydd och närhet. Ingen muslim 

närmar sig sin Herre med något som han håller så kärt 

som att göra det han har förpliktat och gjort 

obligatoriskt för honom, som att utföra påbud och 

lämna förbud. Muslimen fortsätter att närma sig sin 

Herre genom frivilliga handlingar, i kombination med 

de obligatoriska handlingar, tills det att han uppnår 

Allahs kärlek. Om Allah älskar honom, kommer han 

att stötta och vägleda honom i de fyra kroppsdelarna: 



 
  

 
 

82 

Allah leder tjänarens hörsel, varpå hans enbart 

lyssnar på det Allah är nöjd med. 

Allah leder tjänarens syn, varpå tjänaren enbart 

tittar på det Allah älskar och är nöjd med. 

Allah leder tjänarens hand, varpå tjänaren enbart 

använder den i det som Allah är nöjd med. 

Allah leder tjänarens fot, varpå tjänaren enbart går till 

platser Allah är nöjd med, och strävar enbart i det goda. 

I tillägg till detta, ifall han frågar Allah om något, 

kommer Allah att ge honom det han bett om, följaktligen 

är han någon som får sin åkallan besvarad. Om han ber 

Allah om skydd och vänder sig till honom, kommer Allah 

att skydda honom och skona honom från hans farhågor. 

Därefter säger Allah: "Det finns inget jag tvekar att 

göra som att ta min troende tjänares själ", av barmhärtighet 

för honom. Eftersom han hatar döden då det är smärtsamt 

att dö, och Allah hatar det som skadar den troende. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Profeten صلى الله عليه وسلم återberättar detta från sin Herre, 

och detta kallas för en Hadith Qudsi (en helig 

eller gudomlig Hadith), då dess ordval och 

betydelse är från Allah. Den skiljer sig däremot 

från Koranen, som är ett mirakel som saknar 



 
  

 
 

83 

motstycke. Personen som läser Koranen 

dyrkar Allah genom att läsa den, och ska därför 

befinna sig i ett rent tillstånd. Utöver detta 

finns det flera aspekter som skiljer Koranen 

från en Hadith Qudsi.   

2. Det är förbjudet att skada Allahs nära tjänare, 

de ska istället älskas och respekteras.   

3. Detta är en beordring att hysa fientlighet mot 

Allahs fiender, och det är förbjudet att visa 

dem stöd och kärlek.   

4. Den som påstår sig vara en waliyy till Allah utan 

att följa hans religion påstår något lögnaktigt.   

5. Den troende blir en waliyy till Allah genom att 

tillämpa hans påbud och avstå från hans förbud.   

6. Att utföra rekommenderade handlingar efter att 

man har utfört det obligatoriska och lämnat det 

förbjudna är bland det som leder till Allahs kärlek.   

7. Detta visar vilken hög status och ära Allahs 

waliyy har.  

(6337)  

 



 
  

 
 

84 

Jag beordrar er att frukta Allah, och att lyssna och lyda [till ledaren] även om det så skulle vara en abessinsk slav. Efter mig kommer ni att se att se mycket splittring. Håll därför fast vid min Sunnah och de renläriga och vägledda kalifernas Sunnah 

باضِ بن ساريةَ رضي الله عنه قال: قام فينا رسول الله    –  (42)  عن العِرأ
صلى الله عليه وسلم ذات يوم، فوَعَظَنا مَوعظةا بليغةا وجَِلتأ منها القلوبُ،  
وذَرَفتأ منها العيونُ، فقيل: يا رسول الله، وعظتنََا موعظةَ مُودِّعٍ فاعهد إلَنا 

فقال:   حبشيًّا،  بعهد.  ا  عبدا وإن  والطاعة،  والسمع  الله،  بتقوى  »عليكم 
ا، فعليكم بسنتِ وسنة الخلفاء الراشدين   وستُون من بعدي اختلًفاا شديدا
وا عليها بالنواجِذ، وإياكم والْمور المحدثات، فإن كُ بدعة   المهديين، عَضُّ

  [رواه أبو داود والترمذي وابن ماجه وأحمد] -[ صحيح]  .ضلًلة«

(42) – Al-'Irbad bin Sariyah (må Allah vara nöjd med 

honom) sa: "En dag ställde sig Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم 

bland oss och gav oss en mäktig förmaning, som fick 

hjärtan att fyllas av fruktan och ögon att tåras. Vi sa: 

'Allahs sändebud! Detta verkar vara ett avskedstal, så 

ge oss råd.' Han sa: 'Jag råder er att frukta Allah, och 

att lyssna och lyda [till ledaren] även om det så skulle 

vara en abessinsk slav. Efter mig kommer ni att se att 

se mycket splittring. Håll därför fast vid min Sunnah 

och de renläriga och vägledda kalifernas Sunnah. Bit 

tag i den med kindtänderna. Och jag varnar er för 

nyinförda handlingarna i religionen, då varje religiös 

innovation är en villfarelse.'"  [Autentisk] - [Återberättad av 

Abu Dawud, al-Tirmidhi, Ibn Majah och Ahmad] 



 
  

 
 

85 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم förmanade sina följeslagare med mäktig 

förmaning, som gjorde att hjärtan kände rädsla och ögonen 

tårades. Då sa de: "Allahs sändebud! Det verkar som att det 

är ett avskedstal", eftersom de såg hans starka förmaning, så 

de bad honom om ett råd som de kunde hålla fast vid efter 

han hade lämnat dem. Han صلى الله عليه وسلم sa: "Jag råder er att frukta 

Allah", genom att följa hans påbud och undvika hans förbud. 

"Och att lyssna och lyda", det vill säga till ledarna. Även om 

makten tas av en slav, varpå någon som brukade vara 

underkuvad blir er ledare. Ni ska ändå inte motsätta er honom 

utan ni ska lyda honom, i fruktan av att kaos ska råda, för den 

av er som lever länge kommer att se mycket splittring. Då 

förklarade han för dem hur de ska undvika denna splittring, 

vilket görs genom att hålla fast vid hans Sunnah, och Sunnan 

av de renläriga och vägledda kaliferna efter honom. Dessa 

kalifer är Abu Bakr al-Siddiq, 'Umar bin al-Khattab, 'Uthman 

bin 'Affan och 'Ali bin Abi Talib (må Allah vara nöjd med 

dem alla). Man ska hålla fast vid det med kindtänderna, det 

vill säga visdomständerna, vilket syftar på att personen 

anstränger sig hårt med att hålla fast och tillämpa Sunnan. 

Han varnade dem för de nyinförda innovationerna i 

religionen, då varje innovation är en villfarelse. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Vikten av att hålla fast vid och följa Sunnan.   



 
  

 
 

86 

2. Rollen som förmaningar, som mjukar upp 
hjärtat, har.   

3. Beordringen att följa de fyra renläriga vägledda 
kaliferna efter honom. Dessa är Abu Bakr, 'Umar, 
'Uthman och 'Ali (må Allah vara nöjd med dem).   

4. Det är förbjudet att introducera nya saker i 
religionen, och varje innovation är en villfarelse.   

5. Den som är ansvarig för muslimernas 
angelägenheter ska lyssnas på och lydas i det 
som inte är olydnad till Allah.   

6. Vikten av att frukta Allah under alla tider och i 
alla situationer.   

7. Splittring kommer utan tvekan att inträffa i 
detta samfund. När det inträffar måste 
muslimer hålla fast vid profetens Sunnah, och 
de renläriga vägledda kalifernas Sunnah.  

(65057)  
Den som frångår lydnad [till ledaren] och skiljer sig från [den muslimska] gemenskapen och dör, kommer att dö den hedniska tidens död 

عن أبِ هريرة رضي الله عنه عن النبِ صلى الله عليه وسلم أنه قال:    –   ( 43)   
، وَمَنأ قاَتلََ تََأتَ  مِنَ  خَرَجَ  »مَنأ   مََاعَةَ فَمَاتَ، مَاتَ مِيتَةا جَاهِلِيَّةا اعَةِ، وَفاَرَقَ الْأ الطَّ

فَقِتألَةٌ   فَقُتِلَ،   ، عَصَبَةا يَنأصَُُ  وأ 
َ
أ عَصَبَةٍ،  إِلََ  عُو  يدَأ وأ 

َ
أ لِعَصَبَةٍ،  ضَبُ  يَغأ يَّةٍ،  عِمِّ رَايةٍَ 

 ِ تِِ، يضَأ مَّ
ُ
مِنِهَا، وَلَِ  جَاهِلِيَّةٌ، وَمَنأ خَرَجَ عََلَ أ هَا وَفاَجِرَهَا، وَلَِ يَتَحَاشََ مِنأ مُؤأ بُ برََّ

تُ مِنأهُ«  دَهُ، فَليَأسَ مِنِِّ وَلسَأ دٍ عَهأ ي عَهأ   [ رواه مسلم ]   - [  صحيح ]  . يفَِِ لِذِ

(43) – Abu Hurayrah (må Allah vara nöjd med honom) 

berättade att profeten صلى الله عليه وسلم sa: "Den som frångår lydnad [till  



 
  

 
 

87 

ledaren] och skiljer sig från [den muslimska] gemenskapen 

och dör, kommer att dö den hedniska tidens död. Den som 

strider under ett blind ledarskap och förargas utav fanatism, 

kallar till fanatism eller stödjer fanatism och dödas, 

kommer att dö enligt den hedniska tidens död. Den som 

gör uppror mot mitt samfund och attackerar, både dess 

rättfärdiga och dess orättfärdiga, inte skonar dess troende 

och inte upprätthåller  pakten med den som givits den, 

tillhör inte mig och jag tillhör inte honom."  [Autentisk]  - 

[Återberättad av Muslim] 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم förklarar att den som gör uppror mot 

ledarna, skiljer sig från den muslimska gemenskapen 

som är överens om att visa ge ledaren trohetslöfte och 

dör i detta tillstånd av uppror och splittring, dör en död 

som påminner om med den hedniska tiden. Under den 

tiden brukade man inte lyda ledare och inte heller hålla 

sig till en gemensam grupp, snarare fanns det olika 

grupper och stammar som brukade kriga mot varandra. 

Han صلى الله عليه وسلم berättade även om den som strider under ett 

blint ledarskap, som inte särskiljer mellan rätt och fel, 

förargas av fanatism och nationalism, och inte av 

religiösa och korrekta skäl, och strider för fanatism 

utan insikt eller kunskap. Om den personen dör i detta 

tillstånd dör han enligt den hedniska tiden. 



 
  

 
 

88 

Och att den som begår uppror mot sitt samfund och 

attackerar de rättfärdiga samt de orättfärdiga, utan att bry 

sig om vad han gör eller om konsekvenserna av att mörda 

en troende och inte heller håller pakten med de otrogna 

eller med ledarna utan snarare bryter den, begår en större 

synd. Den som gör detta förtjänar stränga varningar. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Det är obligatoriskt att lyda ledarna i det som 
inte är olydnad till Allah.   

2. Detta innehåller en sträng varning mot att göra 
uppror mot ledaren och att splittras från den 
muslimska gemenskapen. Om en person gör 
detta och dör i det tillståndet dör han på samma 
sätt som folket på den hedniska tiden dog.   

3. Det är förbjudet att strida baserat på fanatism.   

4. Det är obligatoriskt att hålla pakter.   

5. Det finns mycket gott i att lyda ledarna och att 
hålla sig till församlingen, så som trygghet, 
lugn och ett bra tillstånd.   

6. Det är förbjudet att efterlikna den hedniska tiden.   

7. Den uppmanar till att hålla fast vid den 
muslimska gemenskapen.  

(58218)  



 
  

 
 

89 

Det finns ingen som Allah sätter i en auktoritetsposition, som sedan dör den dagen han dör medan han lurar de som står under hans auktoritet, förutom att Allah kommer att förbjuda paradiset för honom 

عن مَعقِلِ بن يسَار المُزَنِّ رضي الله عنه قال: إنِ سمعت رسول   –  (44) 
مَ  الله صلى الله عليه وسلم يقول:   ، يَمُوتُ يوَأ عِيهِ الُله رَعِيَّةا تَُأ »مَا مِنأ عَبأدٍ يسَأ

نََّةَ« مَ الُله عَليَأهِ الْأ   [متفق عليه] -[ صحيح]  .يَمُوتُ وهَُوَ غََشٌّ لرَِعِيَّتِهِ، إِلَِّ حَرَّ

(44) – Ma'qil bin Yasar al-Muzani (må Allah vara nöjd med 

honom) berättade att han hörde att profeten صلى الله عليه وسلم sa: "Det finns 

ingen som Allah sätter i en auktoritetsposition, som sedan dör 

den dagen han dör medan han lurar de som står under hans 

auktoritet, förutom att Allah kommer att förbjuda paradiset  

för honom."  [Autentisk]  - [Al-Bukhari och Muslim] 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم berättar att varje person som Allah har 

gett auktoritet och ansvar över andra, vare sig det är en 

offentlig roll likt ledare, eller en privat roll som en man 

i sitt hus eller en kvinna i sitt hus, och som sedan 

försummar eller bedrar detta ansvarsområde varpå de 

världsliga och religiösa rättigheterna åsidosätts, 

kommer att förtjäna ett strängt straff. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Denna varning är inte specifik för ledare och 
deras ministrar, snarare är den generell och kan 
appliceras på alla som Allah har gett ett ansvar.   

2. Varje person, som fått ett ansvar över muslimernas 
angelägenheter, måste vara uppriktig mot dem och 



 
  

 
 

90 

sträva efter att leva upp till sin roll. Han måste även 
undvika all form av förräderi.   

3. Detta visar oss vilket allvar som finns i att ha en 
generell eller specifik auktoritetsposition, oavsett 
om det är i en större eller mindre utsträckning.  

(5335)  
Ni kommer att ha ledare [som gör vissa goda handlingar] som ni accepterar, [och som gör andra dåliga handlingar] som ni fördömer. Den som accepterar [de goda handlingarna] blir rentvådd, och den som fördömer [de dåliga handlingarna] har skonats. [Problemet är] han som behagas och följer 

نَّ رسَُولَ الِله صلى الله عليه    –   ( 45)   
َ
عَنأ أمُِّ سَلمََةَ أمُِّ المُؤمنين رضي الله عنها: أ

نأكَرَ سَلِمَ،  وسلم قَالَ:  
َ
أ وَتُنأكِرُونَ، فَمَنأ عَرَفَ برَِئَ، وَمَنأ  رِفُونَ  »سَتَكُونُ أمَُرَاءُ فَتَعأ

؟ قَالَ:    وَلكَِنأ مَنأ رضَِيَ وَتاَبَعَ«  فلًََ نُقَاتلِهُُمأ
َ
  [ رواه مسلم ]   - [  صحيح ]  . »لَِ، مَا صَلَّوأا« قَالوُا: أ

(45) – Umm Salamah, de troendes moder (må Allah 

vara nöjd med henne), berättade att Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم 

sa: "Ni kommer att ha ledare [som gör vissa goda 

handlingar] som ni accepterar, [och som gör andra dåliga 

handlingar] som ni fördömer. Den som accepterar [de 

goda handlingarna] blir rentvådd, och den som fördömer 

[de dåliga handlingarna] har skonats. [Problemet är] han 

som behagas och följer." De sa: "Allahs sändebud! Ska 

vi inte strida mot dem?" Han sa: "Nej, inte så länge de 

ber."  [Autentisk]  - [Återberättad av Muslim] 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم berättar att vi kommer att få ledare, 

vilka utför vissa handlingar som vi godkänner då de 

överensstämmer med religionen, och andra handlingar 



 
  

 
 

91 

vi fördömer då de går emot religionen. Den som 

fördömer den dåliga handlingen med sitt hjärta, då han 

inte kan fördöma den öppet, har således skonats från 

synd och hyckleri. Den som har möjlighet att fördöma 

den dåliga handlingen med sin hand och sitt tal och gör 

det, har skonats från synd och från att vara någon som 

deltar i den dåliga handlingen. Den som däremot 

behagas av deras dåliga handling och följer dem i det, 

går under på samma sätt som de går under. 

Då frågade de profeten صلى الله عليه وسلم om de inte ska bestrida 

de ledarna som är på detta sätt? Varpå han förbjöd dem 

från det, så länge som de etablerar bönen bland dem. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Bland det som tyder på profetens صلى الله عليه وسلم sanna profetia 

är att han berättar om dolda och framtida 

händelser som sedan inträffar så som han har sagt.   

2. Det är inte tillåtet att vara nöjd med det dåliga 

eller att delta i det, snarare måste det fördömas.   

3. Om ledare introducerar något som går emot 

religionen är det inte tillåtet att lyda dem i det.   

4. Det är inte tillåtet att göra uppror mot de 

muslimska ledarna eftersom det leder till kaos, 

blodsspill och att säkerheten riskeras. Att 



 
  

 
 

92 

uthärda de fel som syndiga ledare gör och att 

ha tålamod med deras dåliga sidor leder till en 

mindre skada än det tidigare.   

5. Bönen har en betydelsefull roll då den är 

skillnaden mellan otro och islam.  

(3481)  
Det kommer att uppstå förtur (för vissa över andra), och frågor som ni kommer att fördöma." De sa: "Allahs sändebud! Vad råder du oss (att göra vid sådana tillfällen)?" Han sa: "Uppfyll er skyldighet, och be Allah om er rättighet  

عُودٍ رضي الله عنه عَنِ النَّبِِِّ صَلىَّ الُله عَليَأهِ وسََلَّمَ قَالَ:    –   ( 46)    عَنِ ابأنِ مَسأ
تُنأكِرُونَهَا«  مُورٌ 

ُ
وَأ ثرََةٌ 

َ
أ قاَلَ:    »سَتَكُونُ  مُرُناَ؟ 

أ
تأَ فَمَا   ِ ياَ رسَُولَ اللََّّ »تؤُدَُّونَ  قاَلوُا: 

 » ي لكَُمأ ِ َ الذَّ لوُنَ اللََّّ
َ
أ ، وَتسَأ ي عَليَأكُمأ ِ   [ متفق عليه ]   - [  صحيح ]  . الْقََّ الذَّ

(46) – Ibn Mas'ud (må Allah vara nöjd med honom) 

berättade att profeten صلى الله عليه وسلم sa: "Det kommer att uppstå 

förtur [för vissa över andra], och frågor som ni 

kommer att fördöma." De sa: "Allahs sändebud! Vad 

råder du oss [att göra vid sådana tillfällen]?" Han sa: 

"Uppfyll er skyldighet, och be Allah om er rättighet."  
[Autentisk] - [Al-Bukhari och Muslim] 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم berättade för oss att det kommer att 

finnas makthavare och ledare över muslimer som 

kommer att nyttja muslimernas egendomar och annat 

världsligt, för att spendera det som de själva vill och 

frånta muslimerna deras rättigheter gällande dessa 

egendomar. De kommer även att göra saker som går 

emot religionen, som muslimerna kommer att förkasta. 



 
  

 
 

93 

Följeslagarna (må Allah vara nöjd med dem) frågade 

vad de skulle göra vid liknande tillfällen. Han صلى الله عليه وسلم 

berättade för dem att deras besittning av egendomen 

inte ska hindra dem från att leva upp till deras 

skyldigheter mot dem, som att leda dem. Snarare ska 

de ha tålamod, lyssna och lyda dem utan att begå 

uppror mot dem. De ska be Allah om sina rättigheter, 

och att han ska korrigera dessa ledare åt dem och skona 

dem från deras ondska och förtryck. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Hadithen tyder på profetens صلى الله عليه وسلم sanna profetia 
då han berättade om framtida händelser som 
kommer att förekomma i hans samfund, vilka 
inträffade så som han berättade.   

2. Det är tillåtet att underrätta en person om 
prövningar som han kan komma att utstå så att han 
kan förbereda sig för det, och att han med tålamod 
söker Allahs belöning när det väl inträffar.   

3. Att hålla fast vid Koranen och Sunnan är 
räddningen från prövningar och splittring.   

4. Detta är en uppmaning till att lyssna till 
ledarna och lyda dem i det som är bra, och att 
inte göra uppror mot dem, även om förtryck 
förekommer från deras sida.   



 
  

 
 

94 

5. I tider av prövningar ska visdom brukas och 
Sunnan följas.   

6. Människan måste leva upp till sina skyldigheter, 
även om hon får utstå visst förtryck.   

7. Detta är ett bevis för principen som lyder: Man ska 
välja det minst onda och den mildaste skadan.  

(3156)  
Alla är ni herdar, och alla ansvarar ni för er flock 

ِ صَلىَّ الُله عَليَأهِ    –   ( 47)    نَّ رسَُولَ اللََّّ
َ
ُ عَنأهُما أ ِ بنِ عُمرَ رضَِيَ اللََّّ عَنأ عَبأدِ اللََّّ

ي عََلَ النَّاسِ رَاعٍ وهَُوَ  وسََلَّمَ قَالَ:   ِ مِيُْ الذَّ
َ
ئُولٌ عَنأ رَعِيَّتِهِ، فَالْ »كَُُّكُمأ رَاعٍ فَمَسأ

ةُ رَاعِيَةٌ عََلَ  
َ
أ ، وَالمَرأ ئُولٌ عَنأهُمأ لِ بيَأتِهِ وهَُوَ مَسأ هأ

َ
، وَالرَّجُلُ رَاعٍ عََلَ أ ئُولٌ عَنأهُمأ مَسأ

ئُولةٌَ  هِ وَهَِِ مَسأ لِهَا وَوَلَِِ ئُولٌ  بَيأتِ بَعأ ، وَالعَبأدُ رَاعٍ عََلَ مَالِ سَيِّدِهِ وهَُوَ مَسأ  عَنأهُمأ
ئُولٌ عَنأ رَعِيَّتِهِ«  لَِ فكَُُِّكُمأ رَاعٍ وَكُُُّكُمأ مَسأ

َ
  [ متفق عليه ]   - [  صحيح ]  . عَنأهُ، أ

(47) – Abdullah bin 'Umar (må Allah vara nöjd med 

honom) berättade att Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم sa: "Alla är ni 

herdar, och alla ansvarar ni för er flock. Ledaren som är 

ansvarig över människor är en herde, och han ansvarar för 

sin flock. Mannen är en herde över sin familj, och han 

ansvarar för den. Kvinnan är en herde över sin makes hem 

och barn, och hon ansvarar för dem. Tjänaren är en herde 

över sin mästares egendom,  och han ansvarar för den. 

Följaktligen är ni alla herdar, och alla ansvarar ni för er 

flock."  [Autentisk]  - [Al-Bukhari och Muslim] 



 
  

 
 

95 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم berättar att varje muslim har ett 

ansvarsområde i samhället som han ska se efter. Ledaren 

och makthavaren är hedar i det ansvarsområdet Allah 

givit honom. Han måste därför värna om medborgarnas 

religion, skydda dem från andra som vill skada dem, 

bestrida fiender och inte försumma människornas 

rättigheter. Mannen är en herde över sin familj, och 

skyldig att försörja dem, leva med dem på vackra villkor 

och lära dem det de behöver kunna. Kvinnan är ansvarig 

för sin makes hem genom att se efter det och uppfostra 

hans barn. Betjänten och arbetaren är ansvariga för sin 

mästares egendom genom att bevara den och se efter 

den. Varje person är följaktligen en herde över det 

ansvarsområdet han har tillgivits, och varje person 

kommer att frågas om sin flock. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Ansvarsområden är uppdelade i det muslimska 

samhället, och varje person kommer att frågas om 

sitt ansvarsområde utifrån sin kapacitet och nivå.   

2. Kvinnans viktiga insats och ansvarsområde, då 

hon ska se efter sin makes hus och barn.  

(5819)  

 



 
  

 
 

96 

Allah! Den som får något ansvarsområde över mitt samfund och sedan behandlar dem skoningslöst så behandla honom skoningslöst.  Den som får något ansvarsområde över mitt samfund och sedan behandlar dem vänligt så var vänlig mot honom  

عن عَئشة رضي الله عنها قالت: سمعتُ من رسول الله صلى الله عليه    –   ( 48)   
قُقأ عَليَأهِ،  وسلم يقول فِ بيتِ هذا:   تِِ شَيأئاا فَشَقَّ عَليَأهِمأ فاَشأ مَّ

ُ
رِ أ مأ

َ
»اللَّهُمَّ مَنأ وَلَِِ مِنأ أ

فُقأ بِهِ«  تِِ شَيأئاا فَرَفَقَ بِهِمأ فاَرأ مَّ
ُ
رِ أ مأ

َ
  [ رواه مسلم ]   - [  صحيح ]  . وَمَنأ وَلَِِ مِنأ أ

(48) – 'A'ishah (må Allah vara nöjd med henne) 

berättade att hon hörde Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم säga 

följande i hennes hus: "Allah! Den som får något 

ansvarsområde över mitt samfund och sedan behandlar 

dem skoningslöst behandla då honom skoningslöst. 

Den som får något ansvarsområde över mitt samfund 

och sedan behandlar dem vänligt var då vänlig mot 

honom." [Autentisk] - [Återberättad av Muslim] 

Förklaring 

Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم bad Allah försvåra för dem som 

har något ansvar över muslimerna, oavsett om det är 

ett litet eller stort, generellt eller specifikt 

ansvarsområde, och som överbelastar dem och inte 

visar någon omtanke för dem. Han bad Allah att denna 

person skulle få smaka på sin egen medicin genom att 

Allah utsätter honom för svårigheter. 

Och han bad även Allah att den personen som 

tvärtemot är vänlig mot dem och underlättar för dem 

själva ska behandlas vänligt och få det underlättat för sig. 



 
  

 
 

97 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. En person som fått ett ansvarsområde, som 
berör muslimer, måste visa dem så mycket 
vänlighet som möjligt.   

2. Vedergällningen är av samma sort som handlingen.   

3. Balansen mellan vad som anses vara vänlighet 
eller svårighet är det som inte motsäger Koranen 
och Sunnan.  

(5330)  
Religionen är uppriktighet 

عن تميم الِاري رضي الله عنه أن النبِ صلى الله عليه وسلم   –   (49) 
النَّصِيحَةُ«قال:   ينُ  قَالَ:    »الِِّ ؟  لمَِنأ ةِ  قلُأنَا:  ئمَِّ

َ
وَلِْ وَلرِسَُولِِِ  وَلِكِتَابهِِ  »لِلَِّ 

» تِهِمأ لِمِيَن وعَََمَّ أمُسأ   [رواه مسلم] -[ صحيح] .ال

(49) – Tamim al-Dari (må Allah vara nöjd med honom) 

berättade att profeten صلى الله عليه وسلم sa: "Religionen är uppriktighet." 

Vi sa: "Till vem?" Han svarade: "Till Allah, till hans bok, 

till hans sändebud, till de muslimska ledarna och till 

gemene man."  [Autentisk]  - [Återberättad av Muslim] 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم berättar att religionen är uppbyggd på 

uppriktighet och ärlighet, och att religionen ska tillämpas 

så som Allah beslutat, på bästa sätt utan bristfällighet 

eller att luras. 



 
  

 
 

98 

Profeten صلى الله عليه وسلم frågades om vem denna uppriktighet 

bör riktas till varpå han svarade: 

1. Uppriktighet till Allah genom att utföra 

handlingar uppriktigt för hans skull utan att tillskriva 

honom någon partner. Att tro på hans herravälde, 

gudomlighet, namn och egenskaper, att upphöja hans 

bud och att kalla till tron på honom. 

2. Uppriktighet till hans bok, det vill säga Koranen. 

Genom att tro på att den är fullständig och att den är hans 

sista bok. Den upphävde samtliga föreskrifter innan den. 

Den ska upphöjas och reciteras korrekt. Vi ska handla 

utmed det tydliga i den och underkasta oss det som är 

tvetydigt. Den ska skyddas från dem som söker att 

misstolka dess innehåll. Vi ska dra lärdom från dess 

påminnelser, sprida dess kunskap och kalla till den. 

3. Uppriktighet till hans sändebud صلى الله عليه وسلم. Genom att tro 

att han är det sista sändebudet och genom att bekräfta det 

han har kommit med samt implementera hans bud. Vi ska 

hålla oss borta från hans förbud och inte dyrka Allah på 

något annat sätt än det han har kommit med. Vi upphöjer 

och respekterar honom och sprider hans kall och väg samt 

avvisar de anklagelser som riktas mot honom. 

4. Uppriktighet till de muslimska ledarna. Genom 

att hjälpa dem med det rätta och inte försöka frånta 



 
  

 
 

99 

dem deras makt. De ska lydas och följas i det som är 

lydnad till Allah. 

5. Att vara uppriktig mot muslimer och gemene 

man. Genom att vara god mot dem och kalla dem till 

Allah. De ska skyddas mot det som kan skada dem och 

man ska önska dem väl och samarbeta med dem i gott. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Hadithen beordrar oss att vara uppriktiga mot alla.   

2. Uppriktighet har en hög status i religionen.   

3. Religionen består av tro, tal och handling.   

4. Uppriktighet är även att rena en själv från att vara 

oärlig mot andra och att man ska önska andra väl.   

5. Profetens pedagogiska undervisning, där han 

börjar med att generalisera för att sedan 

specificera.   

6. Att börja med det viktigaste. Profeten صلى الله عليه وسلم nämnde 

uppriktighet till Allah först, sedan hans 

sändebud صلى الله عليه وسلم, därefter de muslimska ledarna och 

slutligen gemene man.  

(4309)  

 



 
  

 
 

100 

Om du ser dem som följer det som är mindre klart, så är det dem som Allah har omnämnt, akta er därför för dem! 

: تلًََ رسَُولُ الِله صَلىَّ الُله عَليَأهِ عَنأ    –  ( 50)  عََئشَِةَ رضَِيَ الُله عَنأهَا قَالتَأ
مُّ  

ُ
نأزَلَ عَليَأكَ الأكِتَابَ مِنأهُ آياَتٌ مُُأكَمَاتٌ هُنَّ أ

َ
ي أ ِ يةََ: }هُوَ الذَّ وسََلَّمَ هَذِهِ الْأ

ينَ فِِ قُلوُبهِِ  ِ ا الذَّ مَّ
َ
خَرُ مُتشََابهَِاتٌ فَأ

ُ
مأ زَيأغٌ فَيَتَّبِعُونَ مَا تشََابهََ مِنأهُ الأكِتَابِ وَأ

اسِخُونَ فِِ الأعِلأمِ  ، وَالرَّ ُ وِيلهَُ إلَِِّ اللََّّ
أ
وِيلِهِ، وَمَا يَعألمَُ تأَ

أ
ابأتِغَاءَ الأفِتأنَةِ وَابأتِغَاءَ تأَ

ولوُ 
ُ
رُ إلَِِّ أ كَّ َابِ{ ]آل عمران:   يَقُولوُنَ آمَنَّا بهِِ كٌُُّ مِنأ عِنأدِ رَبِّنَا وَمَا يذََّ لْأ

َ الْأ
: قاَلَ رسَُولُ الِله صَلىَّ الُله عَليَأهِ وسََلَّمَ:  7 ينَ يتََّبِعُونَ مَا  [. قَالتَأ ِ يأتِ الذَّ

َ
»فَإذَِا رَأ

» ذَرُوهُمأ ينَ سَمََّّ الُله، فَاحأ ِ ولََِكَ الذَّ
ُ
  [متفق عليه] -[ صحيح]  .تشََابهََ مِنأهُ فَأ

(50) – 'A'ishah (må Allah vara nöjd med henne) sa: 

"Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم reciterade denna vers: 'Det är han 

som uppenbarat skriften för dig, där finns det tydliga 

verser - de utgör skriftens kärna - och andra är 

mångtydiga. Men de som har villfarelse i hjärtat följer 

det som är mångtydigt för att sprida tvivel och för att 

finna en [godtycklig] tolkning. Ingen känner dock till 

dess tolkning förutom Allah. Och de som är väl 

fördjupade i kunskap säger: 'Vi tror på denna [skrift]; allt 

kommer från vår Herre.' Men endast de med förstånd 

låter sig förmanas av detta (3:7).' Hon sa: 'Allahs 

sändebud صلى الله عليه وسلم sa: 'Om du ser dem som följer det som är 

mindre klart, så är det dem som Allah har omnämnt, akta 

er därför för dem!'"  [Autentisk]  - [Al-Bukhari och Muslim] 

 



 
  

 
 

101 

Förklaring 

Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم läste denna vers: "Det är han 

som uppenbarat skriften för dig, där finns det tydliga 

verser - de utgör skriftens kärna - och andra är 

mångtydiga. Men de som har villfarelse i hjärtat följer 

det som är mångtydigt för att sprida tvivel och för att 

finna en [godtycklig] tolkning. Ingen känner dock till 

dess tolkning förutom Allah. Och de som är väl 

fördjupade i kunskap säger: 'Vi tror på denna [skrift]; 

allt kommer från vår Herre.' Men endast de med 

förstånd låter sig förmanas av detta." I den berättar 

Allah för oss att det är han som har uppenbarat 

Koranen för sin profet صلى الله عليه وسلم. I Koranen förekommer det 

verser vars innebörd är tydlig, de vars bestämmelse är 

klar utan någon otydlighet. Detta är bokens kärna och 

grund, och det ska refereras till dessa verser vid 

oenighet. Därtill förekommer det andra verser som har 

flera innebörder och vars betydelse kan missförstås av 

vissa människor, eller att de tror att de motsäger andra 

verser. Allah tydliggör för oss hur olika människor 

förhåller sig till föregående typ av verser; de som har 

en sjukdom i sina hjärtan som vänder sig bort ifrån 

sanningen lämnar de tydliga verserna, och vänder sig 

istället till de tvetydiga verserna för att på så sätt sprida 

tvivel och villfarelse. De gör detta för att tolka verserna 

så att de stämmer överens med deras lustar. De som är 



 
  

 
 

102 

upprätta när de följer sanningen förstår däremot de 

tvetydiga verserna, och hänvisar dem till de tydliga 

verserna. De tror på dessa verser och att de kommit 

ifrån Allah, därför är det omöjligt att de på något sätt 

skulle vara motsägelsefulla eller förvirrande. Men 

ingen förstår detta eller ägnar det vidare eftertanke 

utom de med sunda förnuft. Sedan sa profeten صلى الله عليه وسلم till 

'A'ishah, de troendes moder, att om hon ser dem som 

följer det tvetydiga så är det dem som Allah har nämnt 

då han säger: "De som har villfarelse i hjärtat", akta er 

därför för dem och lyssna inte ens på dem. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. De tydliga verserna i Koranen är de vars innebörd 
är tydlig och klar. De tvetydiga verserna är de som 
kräver eftertanke och djupare förståelse.   

2. Detta är en varning från att vara med folket som 
följer villfarelser och innovationer, och de som 
vill lyfta frågor som leder till förvirring för att 
vilseleda människor och så tvivel i deras hjärtan.   

3. Den sista delen av versen: "Men endast de med 
förstånd låter sig förmanas av detta" där finns 
en indirekt hänvisning till de som har har gått 
vilse, och beröm för de vars kunskap är djup 
och stabil. Det vill säga de som inte förmanas 



 
  

 
 

103 

och drar nytta från detta, och istället följer sina 
lustar, är inte förståndig.   

4. Att följa det tvetydiga är en anledning till att 
hjärtat går vilse.   

5. Det är obligatoriskt att hänföra de tvetydiga 
verserna vars innebörd kan missförstås till de 
tydliga verserna.   

6. Allah delade upp vissa delar av Koranen till 
tydliga och tvetydiga, som ett test för människor 
varpå de troende särskiljs från de vilsna.   

7. Genom att det finns tvetydiga verser i Koranen 
syns de lärdas förträfflighet över andra. Detta 
visar även intellektets begränsning och brist så 
att människan kan inse sin bristfällighet och 
vända sig till sin Skapare.   

8. Förträffligheten i att ha djup kunskap och 
vikten av att vara stadig i det.   

9. De lärda inom Korantolkning har två 
ståndpunkter gällande att stanna efter Allahs 
namn i versen: "Ingen känner dock till dess 
tolkning förutom Allah och de som har väl 
fördjupade kunskap". Vissa lärda anser att man 
ska pausa efter Allahs namn, vilket innebär att 
betydelsen blir att ingen känner till dess tolkning 
förutom Allah. Alltså känner ingen till hur det 



 
  

 
 

104 

egentligen är förutom Allah, likt själens 
beskaffenhet, domedagens tidpunkt och annan 
kunskap som Allah hemlighållit från andra. De 
som är väl fördjupade i kunskap tror på de 
tvetydiga verserna och överlåter dess egentliga 
innebörd till Allah, följaktligen har de ett korrekt 
förhållningssätt till dem och underkastar sig Allah. 
Andra lärda menar att en paus inte är nödvändig 
och fortsätter följaktligen läsningen av versen, 
varpå innebörden betyder att tolkningen avser 
förklaring och förtydligande. Följaktligen känner 
Allah och de med väl fördjupad kunskap till 
innebörden, och dessa lärda tror på det och 
hänvisar andra till de tydliga verserna.  

(65062)  
Den av er som ser något orätt skall ändra på det med handen. Klarar han inte av det, gör han det med munnen. Klarar han inte av det, gör han det med hjärtat och det är det svagaste av tron 

ريِّ رضي الله عنه قال: سمعت رسول الله صلى    –   ( 51)    عن أبِ سعيد الخدُأ
يقول:   ى  مَنأ  » الله عليه وسلم 

َ
تطَِعأ  مِنأكُمأ  رَأ يسَأ لمَأ  فَإِنأ  بِيَدِهِ،  أهُ  فَلأيغَُيِّْ ا  مُنأكَرا

يمَانِ«  ِ
عَفُ الْأ ضأ

َ
تَطِعأ فبَِقَلأبِهِ، وذََلكَِ أ   [ رواه مسلم ]   - [  صحيح ]  . فبَِلِسَانهِِ، فَإِنأ لمَأ يسَأ

(51) – Abu Sa'id al-Khudri (må Allah vara nöjd med 

honom) berättade att Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم sa: "Den av 

er som ser något orätt skall ändra på det med handen. 

Klarar han inte av det, gör han det med munnen. Klarar 

han inte av det, gör han det med hjärtat och det är det 

svagaste av tron." [Autentisk] - [Återberättad av Muslim] 



 
  

 
 

105 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم beordrar att ondska, vilket är allt som 

Allah och hans sändebud förbjudit, ska fördömas 

utefter kapacitet. Följaktligen måste man stoppa 

ondskan med handen, om man har möjlighet till det. 

Om man inte kan göra det ska man stoppa det muntligt 

genom att hindra den som vill göra något ont. Detta 

kan ske med hjälp av att förtydliga dess skada och ge 

ett bättre alternativ än det dåliga. Om man inte klarar 

av föregående ska man åtminstone hindra det med sitt 

hjärta genom att avsky det onda och besluta sig för att 

ändra det när möjlighet uppstår. Att ändra den onda 

handlingen i ens hjärta är den lägsta nivån av tron. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Denna Hadith är en grundprincip av vilka 

nivåer det finns i att ändra det onda.   

2. Det onda ska förbjudas stegvist och utefter var 

persons kapacitet och möjlighet.   

3. Att förbjuda det onda har en väsentlig roll i islam 

och ingen är ursäktad från att tillämpa det. Varje 

muslim ska praktisera detta utefter förmåga.   

4. Att uppmana till det goda och förbjuda det onda 

är från trons egenskaper, tron stiger och sjunker.   



 
  

 
 

106 

5. Att ha kunskap om att något verkligen är ont är 

en förutsättning för att det ska avvisas.   

6. Ännu ett villkor är att något som är ont inte 

förbjuds om det leder till att den större ondska sker.   

7. Att förbjuda ondska ska göras utifrån rätt moral 

och villkor, som varje muslim bör ha kunskap om.   

8. Att fördöma det onda ska ske utmed islamiska 

riktlinjer, kunskap och insikt.   

9. Att inte fördöma det onda i hjärtat tyder på svag tro.  

(65001)  
Liknelsen av den som håller sig till Allahs gränser och den som överträder dem är som liknelsen av ett folk som gick ombord på ett skepp efter att ha kastat lott. Några av dem befann sig på dess övre däck, och andra befann sig på dess nedre däck  

ُ عَنأهُمَا عَنِ النَّبِِِّ صَلىَّ الُله عَليَأهِ وسََلَّمَ قَالَ:    –   ( 52)    مَانِ بأنِ بشَِيٍْ رضَِيَ اللََّّ عَنِ النُّعأ
صَابَ  

َ
فَأ سَفِينَةٍ،  عََلَ  تَهَمُوا  اسأ مٍ  قَوأ كَمَثَلِ  فِيهَا،  وَالوَاقِعِ   ِ اللََّّ حُدُودِ  عََلَ  القَائمِِ  »مَثلَُ 

وا عََلَ  تَقَوأا مِنَ المَاءِ مَرُّ فَلِهَا إذَِا اسأ سأ
َ
ينَ فِِ أ ِ فَلهََا، فكَََنَ الذَّ سأ

َ
عألًهََا وَبَعأضُهُمأ أ

َ
  بَعأضُهُمأ أ

قَهُمأ  كُوهُمأ وَمَا  مَنأ فَوأ ُ قَنَا، فَإِنأ يتَُأ قاا وَلمَأ نؤُأذِ مَنأ فَوأ نَا فِِ نصَِيبِنَا خَرأ نَّا خَرَقأ
َ
، فَقَالوُا: لوَأ أ
ا، وَ  يعا رَادُوا هَلكَُوا جَِْ

َ
ا« أ يعا يأدِيهِمأ نَََوأا، وَنَََوأا جَِْ

َ
خَذُوا عََلَ أ

َ
  [ رواه البخاري ]   - [  صحيح ]  . إِنأ أ

(52) – Al-Nu'man bin Bashir (må Allah vara nöjd med 

honom) berättade att profeten صلى الله عليه وسلم sa: "Liknelsen av den 

som håller sig till Allahs gränser och den som överträder 

dem är som liknelsen av ett folk som gick ombord på ett 

skepp efter att ha kastat lott. Några av dem befann sig på 

dess övre däck, och andra befann sig på dess nedre däck. 



 
  

 
 

107 

När dem på dess nedre däck   behövde vatten, var de 

tvungna att passera dem som var ovanför dem. De sa 

därför: 'Om vi kunde göra ett hål i vår del, i stället för att 

störa dem över oss.' Om de låter dem göra som de 

önskade, kommer de alla att gå under, men om de 

hindrar dem kommer de att överleva, och alla kommer 

att klara sig."  [Autentisk]  - [Återberättad av al-Bukhari] 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم framställde en liknelse av ett folk som 

förhåller sig till Allahs gränser; de är stabila på Allahs 

befallning, uppmanar till det goda och förbjuder det 

onda. Och en liknelse av dem som överträder Allahs 

gränser, och inte utför det goda utan gör dåliga 

handlingar. Han nämnde vilken påverkan detta kunde 

ha på samhällets framgång. Han gav liknelsen av ett 

folk som klev ombord på ett skepp, varpå de kastade 

lott om vilka som ska befinna sig på skeppets övre 

däck respektive nedre. Vissa skulle följaktligen vara 

på övre däck, och andra på nedre däck. När de som 

befann sig på nedre däck behövde vatten var de 

tvungna att passera dem på det övre däcket. Så de som 

befann sig på det nedre däcket sa då: "Om vi gjorde ett 

hål på den platsen vi befinner oss i, kan vi få vatten 

genom det, och så behöver vi inte störa dem som är 

ovanför oss." Om de på det övre däcket lät de göra det, 



 
  

 
 

108 

skulle skeppet sjunka med dem allesammans i det, men 

om de hindrade dem skulle båda grupper räddas. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Detta visar oss vikten av att kalla till det goda 
och förbjuda det onda, och hur det bidrar till 
att samhällen skyddas och skonas.   

2. En av metoderna för undervisning är att framställa 
liknelser, varpå abstrakta betydelser blir tydligare 
och mer konkreta.   

3. Att göra något som är fel varpå ingen fördömer det, 
kommer att leda till att hela samhället tar skada.   

4. Samhällets sabotage är ett resultat av att 
syndare får sprida dåliga saker utan att någon 
fördömer vad de gör.   

5. Att göra en dålig handling med en god avsikt är 
inte tillräckligt för att en handling ska anses 
vara rättfärdig.   

6. Det muslimska samhället bär ett gemensamt 
ansvar som inte vilar på en specifik person.   

7. Alla kan straffas för synden, som ett fåtal utför, 
om synden inte fördöms.   

8. De som vill sprida onda handlingar kan måla 
upp dessa handlingar positivt för samhället, 
vilket är något hycklare också gör.  

(3341)  



 
  

 
 

109 

Den som kallar till vägledning får samma belöning som den som tar efter honom, utan att det förringar deras belöningar det minsta 

نَّ رسَُولَ الِله صَلىَّ الُله عَليَأهِ وسََلَّمَ   –  (53) 
َ
بِِ هُرَيأرَةَ رضي الله عنه أ

َ
عَنأ أ

جُورِ مَنأ تبَِعَهُ، لَِ يَنأقُصُ ذَلكَِ  قَالَ:  
ُ
رِ مِثألُ أ جأ

َ ى كََنَ لَُِ مِنَ الْأ »مَنأ دَعََ إلََِ هُدا
مِثألُ آثاَمِ مَنأ   ثأمِ  ِ

مِنَ الْأ إلََِ ضَلًَلةٍَ كََنَ عَليَأهِ  دَعََ  وَمَنأ  شَيأئاا،  جُورهِِمأ 
ُ
أ مِنأ 

  [رواه مسلم] -[ صحيح]  .ا« تبَِعَهُ، لَِ يَنأقُصُ ذَلكَِ مِنأ آثاَمِهِمأ شَيأئا 

(53) – Abu Hurayrah (må Allah vara nöjd med honom) 

berättade att Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم sa: "Den som kallar till 

vägledning får samma belöning som den som tar efter 

honom, utan att det förringar deras belöningar det minsta. 

Och den som kallar till villfarelse får samma synd som den 

som tar efter honom, utan att det förringar deras synder det 

minsta."  [Autentisk]  - [Återberättad av Muslim] 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم förklarar att den som i tal eller handling 

vägleder, hänvisar och uppmanar andra att följa den sanna 

och goda vägen, kommer att få samma belöning som den 

som tar efter honom, utan att det på något sätt förringar 

efterföljarens belöning. Och den som i tal eller handling 

kallar och hänvisar andra till att följa en falsk och ond väg, 

kommer att få samma synd som den som tar efter honom, 

utan att det minskar något från deras synder. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Förträffligheten i att kalla till vägledningen, oavsett 
om detta görs i en mindre eller större utsträckning. 
Den som kallar till det får samma belöning som 



 
  

 
 

110 

personen som utför det, vilket är från Allahs otroliga 
godhet och perfekta generositet.   

2. Faran i att kalla till villfarelse, oavsett om det 
är i en mindre eller i en större utsträckning, 
eftersom den som kallar till det får samma 
synd som den som utför det.   

3. Vedergällningen är av samma sort som 
handlingen; den som kallar till gott får 
följaktligen belöningen av den som utför det, 
och den som kallar till ondska får följaktligen 
synden för den som utför den.   

4. En muslim måste vara försiktig så att andra 
inte tar honom som en förebild i att begå 
synder offentligt, eftersom han syndar när 
andra tar efter honom i det, även om han inte 
uppmanat dem att göra det.  

(3373)  
Den som hänvisar till en god handling får samma belöning som personen som utför den 

عن أبِ مسعود الْنصاري رضي الله عنه قال: جَاءَ رجَُلٌ إِلََ النَّبِِِّ   –  ( 54) 
لأنِِ، فَقَالَ:   ِ بأدِعَ بِِ فَاحِأ

ُ
، فَقَالَ  »مَا عِنأدِي«صَلىَّ الُله عَليَأهِ وسََلَّمَ فَقَالَ: إنِِِّ أ

ُ عََلَ مَنأ يَُأمِلهُُ، فَقَالَ رسَُولُ الِله صَلىَّ الُله عَليَأهِ  دُلُِّ
َ
ناَ أ

َ
رجَُلٌ: ياَ رسَُولَ الِله، أ

رِ فَاعِلِهِ«وسََلَّمَ:  جأ
َ
ٍ فَلهَُ مِثألُ أ   [رواه مسلم] -[ صحيح]  .»مَنأ دَلَّ عََلَ خَيْأ

(54) – Abu Mas'ud al-Ansari (må Allah vara nöjd med 

honom) sa: "En man kom till profeten صلى الله عليه وسلم och sa: 'Mitt  



 
  

 
 

111 

iddjur har dött, så ge mig ett nytt att rida på.' Han svarade: 

'Jag har inget.' Då sa en man: 'Allahs sändebud! Jag kan 

hänvisa honom till någon som kan ge honom ett riddjur.' 

Då sa Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم: ' Den som hänvisar till en god 

handling får samma belöning som personen som utför 

den.'"  [Autentisk]  - [Återberättad av Muslim] 

Förklaring 

En man kom till profeten صلى الله عليه وسلم och sa: "Mitt riddjur 

har dött så ge mig ett nytt att rida på". Profeten صلى الله عليه وسلم 

ursäktade sig med att han inte hade något riddjur att ge 

honom. En man som var närvarande sa: "Allahs 

sändebud! Jag kan hänvisa honom till någon som kan 

ge honom ett riddjur." Varpå Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم 

berättade att han kommer att få samma belöning som 

personen som ger riddjuret i välgörenhet, eftersom det 

var han som hänvisade den behövande mannen dit. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Detta är en uppmaning till att hänvisa andra till gott.   

2. Uppmaningen till att göra gott är en av 

anledningarna till att solidaritet sprids inom det 

muslimska samhället.   

3. Allahs enorma nåd.   



 
  

 
 

112 

4. Detta är en generell princip som omfattar alla 

goda handlingar.   

5. Om man inte kan möta en frågande persons behov 

så kan man hänvisa honom till någon annan.  

(5354)  

Vid Allah! Om Allah vägleder en enda man genom dig, är det bättre för dig än att ha röda kameler.' 

ِ صَلىَّ الُله عَليَأهِ وسََلَّمَ    –   ( 55)    نَّ رسَُولَ اللََّّ
َ
ُ عَنأهُ أ لُ بأنُ سَعأدٍ رضَِيَ اللََّّ عَنأ سَهأ

  : خَيأبََِ مَ  يوَأ َ  قَالَ  اللََّّ يُُِبُّ  يدََيأهِ،  عََلَ   ُ اللََّّ تَحُ  يَفأ رجَُلًا  ا  غَدا ايةََ  الرَّ هَذِهِ  طِيَنَّ  عأ
ُ
»لَْ

ُ وَرسَُولُُِ«  بُّهُ اللََّّ ا  وَرسَُولَُِ وَيُُِ طَاهَا، فَلمََّ هُمأ يُعأ يُّ
َ
، قَالَ: فَبَاتَ النَّاسُ يدَُوكُونَ لََألتَهَُمأ أ

طَاهَا،   نأ يُعأ
َ
ِ صَلىَّ الُله عَليَأهِ وسََلَّمَ كَُُّهُمأ يرَأجُو أ بَحَ النَّاسُ غَدَوأا عََلَ رسَُولِ اللََّّ صأ

َ
أ

بِِ طَالبٍِ؟« فَقَالَ:  
َ
ُّ بأنُ أ نَ عََلِ يأ

َ
تَكِِ عَيأنيَأهِ، قَالَ:  فَقِيلَ   »أ ِ يشَأ رأسِلوُا  : هُوَ ياَ رسَُولَ اللََّّ

َ
»فَأ

 حَتََّّ  إِلََأهِ« 
َ
ِ صَلىَّ الُله عَليَأهِ وسََلَّمَ فِِ عَيأنيَأهِ ودََعََ لَُِ، فَبََِأ تَِِ بهِِ فَبَصَقَ رسَُولُ اللََّّ

ُ
، فَأ

حَتََّّ   قَاتلِهُُمأ 
ُ
أ  ، ِ اللََّّ رسَُولَ  ياَ   : ٌّ عََلِ فَقَالَ  ايةََ،  الرَّ طَاهُ  عأ

َ
فَأ وجََعٌ،  بهِِ  يكَُنأ  لمَأ  نأ 

َ
كَأ

فَ  مِثألنََا؟  إِلََ  قَالَ:  يكَُونوُا  ادأعُهُمأ  ثُمَّ   ، بسَِاحَتِهِمأ لَ  ِ
تنَْأ حَتََّّ  لِكَ  رسِأ عََلَ  »انأفُذأ 

 
َ
ِ لَْ ِ فِيهِ، فَوَاللََّّ بِِأهُمأ بمَِا يََِبُ عَليَأهِمأ مِنأ حَقِّ اللََّّ خأ

َ
لًَمِ، وَأ ُ بكَِ  الْسِأ دِيَ اللََّّ نأ يَهأ

نأ يكَُونَ لكََ حُِأرُ النَّعَمِ« 
َ
ٌ لكََ مِنأ أ ا، خَيْأ   [ متفق عليه ]   - [  صحيح ]  . رجَُلًا وَاحِدا

(55) – Sahl ibn Sa'd (må Allah vara nöjd med honom) 

berättade att Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم sa dagen innan Khaybar 

slaget skedde: "Imorgon ska jag ge denna fana till en man 

genom vilken Allah kommer att ge  seger; han älskar Allah 

och hans sändebud, och Allah och hans sändebud älskar 



 
  

 
 

113 

honom." Sahl sa: "Människorna tillbringade natten med 

att spekulera om vem som skulle få den. När det blev 

morgon, gick de alla till Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم, alla hoppades 

att de skulle få den. Han frågade: 'Var är 'Ali ibn Abi 

Talib?' De svarade: 'Allahs sändebud! Han har ont i 

ögonen.' Han sa: 'Hämta honom.' De förde 'Ali till honom, 

och Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم lade sitt saliv i hans ögon och bad 

för honom, och han blev botad som om han aldrig haft 

ont. Han gav honom sedan fanan. 'Ali sa: 'Allahs 

sändebud! Ska jag strida mot dem tills de blir som oss?' 

Han svarade: 'Gå långsamt tills du når deras fält, och kalla 

dem sedan till islam och informera dem om deras 

skyldigheter gentemot Allah. Vid Allah! Om Allah 

vägleder en enda man genom dig, är det bättre för dig än 

att ha röda kameler.'"  [Autentisk]  - [Al-Bukhari och Muslim] 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم informerade sina följeslagare om att 

muslimerna skulle segra över judarna i Khaybar följande 

dag, genom en man som han skulle ge fanan till, vilket är 

arméns symbol. Denna man älskar Allah och hans 

sändebud, och Allah och hans sändebud älskar honom. 

Följeslagarna tillbringade natten med att diskutera och 

spekulera om vem som skulle få fanan, ivriga att få uppnå 

denna stora ära. När morgonen kom, gick de till profeten 

 .alla hoppades att de skulle ta del av denna ära ,صلى الله عليه وسلم



 
  

 
 

114 

Profeten صلى الله عليه وسلم frågade om 'Ali ibn Abi Talib (må 

Allah vara nöjd med honom). 

Det sades att han var sjuk och hade ont i ögonen. 

Profeten صلى الله عليه وسلم bad dem hämta honom, och när han 

fördes till honom, han la saliv i 'Alis ögon och bad för 

honom, vilket botade honom fullständigt. Han gav 

honom sedan fanan och beordrade honom att gå 

långsamt tills han nådde fiendens fält och sedan kalla 

dem till islam. Om de besvarade kallet, skulle han 

informera dem om deras plikter. 

Profeten صلى الله عليه وسلم förklarade för 'Ali vikten av att kalla 

människor till Allah och att om en enda person vägleds 

genom honom, är det bättre för honom än att äga röda 

kameler eller ge dem i välgörenhet, vilket var den mest 

värdefulla egendomen bland araberna. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. 'Ali ibn Abi Talibs (må Allah vara nöjd med 
honom) förträfflighet, och att profeten صلى الله عليه وسلم vittnade 
om att Allah och hans sändebud älskar honom och 
att han älskar Allah och hans sändebud.   

2. Följeslagarna var ivriga att göra gott och tävlade 
om det.   

3. Det är föreskrivet att ha korrekt uppförande 
när man strider och att undvika onödigt buller 
och impulsiva handlingar.   



 
  

 
 

115 

4. Från det som tyder på att profeten صلى الله عليه وسلم verkligen 
var en profet är han förutsåg att de skulle segra 
mot judarna och att han botade 'Alis ögon med 
Allahs vilja.   

5. Det främsta syftet med Jihad är att människor 
ska bli muslimer.   

6. Kallet till islam bör ske stegvis; först uppmanas 
den icke-troende att uttala trosbekännelsen, och 
sedan uppmanas han att följa islams plikter.   

7. Förträffligheten med att kalla till islam och det 
goda som det innebär för både den som blir 
kallad till islam och den som kallar till islam. 
Den som blir kallad till islam kan bli vägled, och 
den som kallar till islam får stor belöning.  

(3409)  
Den som efterliknar ett folk tillhör dem 

عن ابنِ عُمَرَ رضي الله عنهما قال: قال رسولُ الله صلىَّ الله عليه   –  (56) 
« وسلم:  مٍ فَهُوَ مِنأهُمأ   [رواه أبو داود وأحمد]   -[ حسن] .»مَن تشََبَّهَ بقَِوأ

(56) – Ibn 'Umar (må Allah vara nöjd med dem) berättade 

att Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم sa: "Den som efterliknar ett folk 

tillhör dem."  [Godtagbar]  - [Återberättad av Abu Dawud och Ahmad] 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم berättar att den som efterliknar ett folk som är 

otrogna, stora syndare eller rättfärdiga genom att  göra det 

som är unikt för dem i deras troslära, dyrkan eller seder 



 
  

 
 

116 

tillhör dem. Anledningen till detta är att efterlikna dem till 

det yttre leder till att man sedan efterliknar dem i det inre. 

Det råder ingen tvekan om att orsaken till efterliknandet 

är beundran, vilket kan leda till att personen älskar, 

högaktar och vänder sig till dem. Personen kan slutligen 

börja efterlikna dem inombords och i deras dyrkan, och 

skydd sökes hos Allah. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Detta är en varning för att efterlikna otrogna 

och stora syndare.   

2. De rättfärdiga ska däremot efterliknas och 

efterföljas.   

3. Yttre efterliknelse leder till inre kärlek.   

4. Personen kommer att synda och straffas i 

enlighet med vilken utsträckning och vilken 

typ efterliknelsen är.   

5. Det är förbjudet att efterlikna de otrogna i 

deras religiösa utövande och specifika seder. 

Det som inte är specifikt för dem, likt yrken och 

liknande, faller däremot inte in i förbudet.  

(5353)  

 



 
  

 
 

117 

En person har samma religion som sin vän. Låt därför var och en noga tänka på vem han tar till vän 

ن النبَِّ صَلّى الُله عَليَأهِ وسَلَّم قَالَ:   –  ( 57)   
َ
»الرَّجُلُ  عن أبِ هريرة رضي الله عنه أ

حَدُكُم مَنأ يَُُاللِ« 
َ
  [ رواه أبو داود والترمذي وأحمد ]   - [  حسن ]  . عََلَ دِينِ خَلِيلِهِ، فَلأيَنأظُر أ

(57) – Abu Hurayrah (må Allah vara nöjd med honom) 

berättade att profeten صلى الله عليه وسلم sa: "En person har samma 

religion som sin nära vän. Låt därför var och en noga 

tänka på vem han tar till sina nära vän."  [Godtagbar]  - 

[Återberättad av Abu Dawud, al-Tirmidhi och Ahmad] 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم förklarade att en person tenderar att 

likna och påverkas av sina vänner och nära umgänge i 

sitt uppförande och sina vanor, och att vänskap 

påverkar beteende och handlingar. Därför gav han 

rådet att välja vänner noggrant, eftersom en god vän 

leder en till det som är kopplat till tron, vägledning och 

godhet, och blir ett stöd för sin vän. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Det är föreskrivet att välja ett bra umgänge, och 

att undvika att umgås med dåliga människor.   

2. Hadithen betonar vänskap och inte släktskap, 

eftersom en person frivilligt väljer sina vänner, 

tillskillnad från sina syskon och släktingar.   

3. En person ska reflektera över vilka han väljer 

att ha som sina vänner.   



 
  

 
 

118 

4. En person stärker sin tro genom att umgås 

med de troende, och försvagar den genom 

umgås med syndare.  

(3122)  
Denna angelägenhet kommer definitivt att nå så långt som natten och dagen når. Allah kommer att föra in denna religion i alla hus gjorda av lera eller päls 

عن تمَيم الِاري رضي الله عنه، قال: سمعتُ رسول الله صلى الله    –   ( 58)   
كُُ الُله بَيأتَ  لََبَألغَُنَّ  » عليه وسلم يقول:   رُ مَا بلَغََ اللَّيألُ وَالنَّهَارُ، وَلَِ يتَُأ مأ

َ
هَذَا الْ

ا يعُِزُّ الُله بهِِ   وأ بذُِلِّ ذَلَِلٍ، عِزًّ
َ
ينَ، بعِِزِّ عَزِيزٍ أ دأخَلهَُ الُله هَذَا الِِّ

َ
مَدَرٍ وَلَِ وَبَرٍ إلَِِّ أ

رَ«  لًَمَ، وذَُلًِّ يذُِلُّ الُله بهِِ الكُفأ اريُِّ يَقُولُ: قَدأ عَرَفأتُ ذَلكَِ فِِ    الْسِأ وَكََنَ تمَِيمٌ الَِّ
صَابَ مَنأ  

َ
، وَلقََدأ أ َفُ وَالأعِزُّ ُ وَالشَّْ يَْأ لمََ مِنأهُمُ الخأ سأ

َ
صَابَ مَنأ أ

َ
لِ بَيأتِِ، لقََدأ أ هأ

َ
أ

يَةُ.  زأ ِ
غَارُ وَالْأ لُّ وَالصَّ ا الذُّ   [ رواه أحمد ]   - [  صحيح ]  كََنَ مِنأهُمأ كََفِرا

(58) – Tamim ad-Dari (må Allah vara nöjd med honom) 

sa att han hörde Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم säga: "Denna 

angelägenhet kommer definitivt att nå så långt som natten 

och dagen når. Allah kommer att föra in denna religion i 

alla hus gjorda av lera eller päls, genom att ära den ärade 

och förnedra den förnedrade. Allah ärar den som 

accepterar islam och förnedrar som väljer otro." 

Tamim al-Dari brukade säga: "Jag har sett detta hända 

med min egen familj; de som accepterade islam fick  

godhet, ära och heder, medan de som vägrade tro 

drabbades av förnedring, skam och skyddsskatt."  
[Autentisk]  - [Återberättad av Ahmad] 



 
  

 
 

119 

Förklaring 

Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم informerar att denna religion 

kommer att spridas över hela världen, så att den 

kommer att nå varje plats dit natten och dagen når. 

Allah kommer inte att lämna något hus i städer, byar 

eller i ödemarker och öknar utan att föra in denna 

religion där. De som accepterar denna religion och tror 

på den kommer att äras genom den ära som islam 

medför. Men de som förkastar religionen och vägrar 

att tro kommer att bli förnedrade och förödmjukade. 

Följeslagaren Tamim al-Dari (må Allah vara nöjd 

med honom) berättade sedan att han såg detta ske med 

hans egen familj. De av dem som accepterade islam 

fick ta del av godhet, ära och heder, medan de som 

förblev otroende drabbades av förnedring och skam 

samt tvingades betala skyddsskatten till muslimer. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Detta är ett glädjande budskap till muslimer om 
att islam kommer att spridas över hela världen.   

2. De som accepterar islam får ära och heder genom 
denna religion, men de som avvisar islam 
kommer att drabbas av förnedring och skam.   

3. Detta är ett bevis på profetens sanna profetskapet, 
eftersom det som profeten صلى الله عليه وسلم förutsåg inträffade.  

(11220)  
 



 
  

 
 

120 

Jag svär vid honom i vars hand min själ vilar i, att det varken finns en jude eller en kristen från det här samfundet som hör  talas om mig, och därefter dör utan att ha trott på det som jag har blivit sänd med, utan att han hamnar i elden  

بِِ هُرَيأرَةَ رضي الله عنه عَنأ رسَُولِ الِله صلى الله عليه وسلم أنه قال:    –   ( 59)   
َ
عَنأ أ

، ثُمَّ يَمُ  انٌِِّ َ ةِ يَهُودِيٌّ وَلَِ نصََأ مَّ
ُ حَدٌ مِنأ هَذِهِ الْأ

َ
مَعُ بِِ أ دٍ بِيَدِهِ لَِ يسَأ سُ مُُمََّ ي نَفأ ِ وتُ  »وَالذَّ

حَابِ النَّارِ«  صأ
َ
رأسِلأتُ بِهِ إِلَِّ كََنَ مِنأ أ

ُ
ي أ ِ مِنأ باِلذَّ   [ رواه مسلم ]   - [  صحيح ]  . وَلمَأ يؤُأ

(59) – Abu Hurayrah (må Allah vara nöjd med 

honom) berättade att Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم sa: "Jag svär 

vid honom i vars hand min själ vilar i, att det varken 

finns en jude eller en kristen från det här samfundet 

som hör talas om mig, och därefter dör utan att ha trott 

på det som jag har blivit sänd med, utan att han hamnar 

i elden." [Autentisk] - [Återberättad av Muslim] 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم svär vid Allah att ingen från detta 

samfund hör om honom, oavsett om det är en jude, 

kristen eller någon annan som nås av profetens kall, 

och sedan dör utan att ha trott på honom förutom att 

han kommer att träda in i elden och förbli där för alltid. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Profetens صلى الله عليه وسلم budskap riktade sig till hela världen, 
och det är obligatoriskt att följa honom. Den 
lagstiftningen han kom med upphävde alla 
tidigare lagstiftningar.   

2. Den som förnekar profeten صلى الله عليه وسلم kommer inte gynnas 
av sin tro på andra profeter (frid vare över dem alla).   



 
  

 
 

121 

3. Den som inte hör om profeten صلى الله عليه وسلم och inte nås 
av islams kall är ursäktad. Deras situation i det 
kommande livet lämnas till Allah.   

4. En person kan konvertera till islam även om 
det är kort innan döden, eller under svår 
sjukdom, förutsatt att själen inte nått strupen.   

5. Att tro att de otrognas religion, som judendom 
och kristendom, är korrekt är otro.   

6. Hadithen nämner judar och kristna för att inkludera 
andra religioner med, eftersom judar och kristna har 
fått en gudomlig uppenbarelse. Om detta är fallet 
med dem, så omfattar Hadithen dem som inte ens 
fått en gudomlig uppenbarelse ännu mer. Alla måste 
följa islam och lyda dess sändebud صلى الله عليه وسلم.  

(3272)  
'Människor! Akta er för att extremism i religionen. Det enda som förgjorde de före er, var extremism i religionen.' 

 (60)  –   ُ ِ صَلىَّ اللََّّ عَنأ ابأنِ عَبَّاسٍ رضي الله عنهما قَالَ: قَالَ رسَُولُ اللََّّ
« عَليَأهِ وسََلَّمَ غَدَاةَ الأعَقَبَةِ وهَُوَ عََلَ ناَقتَِهِ:   لَُِ سَبأعَ    »الأقُطأ لِِ حَصًا تُ  فَلقََطأ

هِ وَيَقُولُ:   فِ، فَجَعَلَ يَنأفُضُهُنَّ فِِ كَفِّ ذَأ ثَالَ هَؤُلَِءِ  حَصَيَاتٍ، هُنَّ حَصًَ الخأ مأ
َ
»أ

مُوا« لكََ مَنأ كََنَ  ثُمَّ قَالَ:    فَارأ هأ
َ
ينِ، فَإِنَّما أ هَا النَّاسُ، إِيَّاكُمأ وَالأغُلوَُّ فِِ الِِّ يُّ

َ
»أ

ينِ«   [رواه ابن ماجه والنسائي وأحمد] -[ صحيح]  .قَبألكَُمأ الأغُلوُُّ فِِ الِِّ

(60) – Ibn 'Abbas (må Allah vara nöjd med honom) sa: "När 

Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم red på sin kamel under al-'Aqabah 

dagens morgon så sa han: 'Plocka småstenar åt  mig.' Jag 



 
  

 
 

122 

plockade sju småstenar åt honom, det var sådana 

småstenar som man knäpper iväg med tummen. Han 

började skaka dem i handflatan och sa: 'Kasta (stenar) av 

liknande storlek som dessa.' Sedan sa han: 'Människor! 

Akta er för att extremism i religionen. Det enda som 

förgjorde de före er, var extremism i religionen.'"  [Autentisk] 

 - [Återberättad av Ibn Majah, an-Nasa'i och Ahmad] 

Förklaring 

Ibn 'Abbas (må Allah vara nöjd med honom) berättade 

att han var med profeten صلى الله عليه وسلم på slaktdagen, under morgonen 

då al-'Aqabah skulle stenas under pilgrimsfärden. Han bad 

Ibn 'Abbas att plocka småstenar åt honom för att kunna 

stena al-Jimar. Han plockade då sju småstenar åt honom, 

vars storlek var som en kikärta eller en hasselnöt. Profeten 

 la dem i sin hand, rörde på dem och sa: "Kasta stenar av صلى الله عليه وسلم

liknande storlek." Sedan varnade profeten صلى الله عليه وسلم för extremism 

och överdrift i frågor som rör religionen, eftersom det som 

förgjorde de tidigare nationerna var att de gick till överdrift 

och extremism i religionen. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Förbudet att gå till överdrift i religionen, 

förtydligandet av dess onda konsekvenser och 

att det leder till undergång.   



 
  

 
 

123 

2. Man ska dra lärdom från de tidigare samfunden 

för att undvika att falla in i samma misstag som 

de föll in i.   

3. Uppmaningen att hålla fast vid Sunnan.  

(3395)  

De som går till överdrift 

عليه   –  (61)  الله  الله صلى  رسول  قال  قال:  بن مسعود  الله  عبد  عن 
عُون«وسلم:  أمُتَنطَِّ   [رواه مسلم] -[ صحيح] قالها ثلًثاا.  »هَلكََ ال

(61) – ´Abdullah bin Mas´ud berättade att Allahs sändebud 

 sa: "De som går till överdrift har gått under", och upprepade 

det tre gånger.  [Autentisk]  - [Återberättad av Muslim] 

Förklaring 

Profeten  informerar om misslyckandet och förlusten 

av de som, utan vägledning eller kunskap, går till det 

extrema. Det extrema kan förekomma i deras religiösa och 

världsliga angelägenheter, men även i deras ord och 

handlingar. De överskrider de föreskrivna gränserna i den 

islamiska lagstiftningen som profeten  kom med. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Den förbjuder extremism och omåttlighet i alla 

frågor, och uppmuntrar att allt liknande undviks 



 
  

 
 

124 

på alla sätt, särskilt när det gäller dyrkan och 

högaktning av rättfärdiga människor.   

2. Det är uppmanat att eftersträva perfektion i 

dyrkan och annat, men detta görs genom att 

följa den islamiska lagstiftningen.   

3. Det är rekommenderat att viktiga frågor 

poängteras ytterligare eftersom profeten  

repterade denna mening tre gånger.   

4. Detta visar islams vidsynthet och underlättning.  

(3420)  

Judarna är dem som har drabbats av Allahs vrede, och de vilsna är de kristna 

َهُودُ  عَدِيِّ بأنِ حَاتمٍِ عَنِ النَّبِِِّ صَلىَّ الُله عَليَأهِ وسََلَّمَ قَالَ:  عَنأ    –  (62)  »الَأ
لٌ« ، وَالنَّصَارىَ ضُلًَّ ضُوبٌ عَليَأهِمأ   [رواه الترمذي] -[ صحيح]  .مَغأ

(62) – 'Adiyy bin Hatim berättade att profeten صلى الله عليه وسلم sa: 

"Judarna har drabbats av Allahs vrede, och de kristna 

är vilsna."  [Autentisk] - [Återberättad av al-Tirmidhi] 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم berättar att judarna är dem som har 

drabbats av Allahs vrede, eftersom de kände till 

sanningen men inte implementerade den. De kristna är 

vilsna, eftersom de agerade utan kunskap. 



 
  

 
 

125 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Att kombinera kunskap och handling är 

räddningen från att följa dem som drabbats av 

Allahs vrede och dem som gått vilse.   

2. Detta är en varning för att följa judarnas och de 

kristnas vägar, och ett kall till att följa den raka 

vägen - som är islam.   

3. Både judarna och de kristna är vilsna och har 

drabbats av Allahs vrede, men judarnas utmärkande 

egenskap är att de har drabbats av Allahs vrede, och 

de kristnas utmärkande egenskap är att de är vilse.  

(65061)  
Allah bestämde skapelsernas öden femtiotusen år 

رِو بأنِ الأعَاصِ رضي الله عنهما قَالَ: سَمِعأتُ رسَُولَ    –   ( 63)    عَنأ عَبأدِ الِله بأنِ عَمأ
مَاوَاتِ  الِله صَلىَّ الُله عَليَأهِ وسََلَّمَ يَقُولُ:   نأ يَُألُقَ السَّ

َ
لًََئقِِ قَبألَ أ »كَتَبَ الُله مَقَادِيرَ الخأ

أمَاءِ«  لأفَ سَنَةٍ، قاَلَ: وعََرأشُهُ عََلَ ال
َ
سِيَن أ رأضَ بَِِمأ

َ   [ رواه مسلم ]   - [  صحيح ]  . وَالْأ

(63) – 'Abdullah bin 'Amr bin al-'As (må Allah vara 

nöjd med honom) berättade att han hörde Allahs 

sändebud صلى الله عليه وسلم säga: "Allah bestämde skapelsernas öden 

femtiotusen år innan han skapade himlarna och 

jorden", han صلى الله عليه وسلم sa: "[Detta skedde] medan hans tron 

var över vattnet." [Autentisk] - [Återberättad av Muslim] 



 
  

 
 

126 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم berättar att Allah skrev ned skapelsens 

öden i detalj, femtiotusen år innan han skapade himlarna 

och jorden. Liv, död, försörjning och annat återfinns i den 

bevarade tavlan. Allt sker därför i enlighet med det Allah 

har beslutat. Allt som sker gör det på grund av Allahs 

beslut och förutbestämmelse. Det som drabbar tjänaren 

skulle aldrig kunnat ha missat honom, och det som han 

går miste om skulle aldrig ha kunnat drabba honom. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Det är obligatoriskt att tro på ödet och det 

förutbestämda.   

2. Ödet refererar till Allahs kunskap om allting och 

att han har skrivit ned, velat och skapat det.   

3. Tron på att ödet är förutbestämt, innan himlarna 

och jorden skapades, resulterar i belåtenhet och 

underkastelse.   

4. Den Nåderikes tron befann sig på vattnet innan 

himlarna och jorden skapades.  

(65038)  

 



 
  

 
 

127 

Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم - den sannfärdige och den besannade - sa följande till oss: 'Var och en av er [har varit] en droppe som samlats i sin moders sköte under fyrtio dagar och fyrtio nätter 

ِ صَلىَّ الُله    –   ( 64)    ثَنَا رسَُولُ اللََّّ ُ عَنأهُ: حَدَّ عُودٍ رضَِيَ اللََّّ ِ بأنِ مَسأ عَنأ عَبأدِ اللََّّ
دُوقُ:   المَصأ ادِقُ  الصَّ وهَُوَ  وسََلَّمَ  هِ  عَليَأهِ  مِّ

ُ
أ نِ  بَطأ فِِ  يَُأمَعُ  حَدِكُمأ 

َ
أ خَلأقَ  نَّ 

َ
»أ

غَةا مِثألهَُ، ثُمَّ   ، ثُمَّ يكَُونُ عَلقََةا مِثألهَُ، ثُمَّ يكَُونُ مُضأ بَعِيَن لََألةَا رأ
َ
ا وَأ ما بَعِيَن يوَأ رأ

َ
أ

جَ 
َ
قَهُ وَأ تبُُ: رِزأ بَعِ كََِمَاتٍ، فَيَكأ رأ

َ
مأ  يُبأعَثُ إِلََأهِ المَلكَُ، فَيُؤأذَنُ بأِ

َ
لهَُ وَعَمَلهَُ وشََقٌِِّ أ

مَلُ بعَِمَ  حَدَكُمأ لََعَأ
َ
وحَ، فَإِنَّ أ لِ الْنََّةِ حَتََّّ لَِ يكَُونُ  سَعِيدٌ، ثُمَّ يَنأفُخُ فِيهِ الرُّ هأ

َ
لِ أ

خُلُ   فَيَدأ النَّارِ  لِ  هأ
َ
أ بعَِمَلِ  مَلُ  فَيعَأ الكِتَابُ،  عَليَأهِ  بِقُ  فَيسَأ ذِرَاعٌ،  إلَِِّ  وَبَيأنَهُ  بيَأنهََا 

لِ النَّارِ حَتََّّ مَا يكَُونُ بيَأنَهَا وَبَيأنَ  هأ
َ
مَلُ بعَِمَلِ أ حَدَكُمأ لَََعأ

َ
هُ إِلَِّ ذِرَاعٌ،  النَّارَ، وَإنَِّ أ

خُلهَُا«  لِ الْنََّةِ فَيَدأ هأ
َ
مَلُ عَمَلَ أ بِقُ عَليَأهِ الكِتَابُ، فَيَعأ   [ متفق عليه ]   - [  صحيح ]  . فَيسَأ

'Abdullah bin Mas'ud (må Allah vara nöjd med  –) 64(

honom) berättade: "Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم - den sannfärdige 

och den besannade - sa följande till oss: 'Var och en av er 

[har varit] en droppe som utvecklas i sin moders sköte 

under fyrtio dagar och fyrtio nätter. Sedan fästs han som 

ett koagulerat bihang under samma tidslängd, därefter blir 

han till ett stycke oformat kött under samma tidslängd. 

Efter detta sänds en ängel ned, och som mottagit fyra 

[befallningar]: att nedteckna hans försörjning, hans 

livslängd, hans gärningar, och om han ska bli olycklig 

eller lycklig. Sedan blåser han in en själ i honom. Någon 

av er kan handla som paradisets folk, tills att endast en 

armslängd skiljer honom från det, sedan hinns han upp av 



 
  

 
 

128 

det som är skrivet, och börjar handla som eldens invånare 

och träder in i den. Och någon bland er kan handla som 

eldens folk, tills att endast en armslängd skiljer honom 

från den, sedan hinns han upp av det som är skrivet, och 

han börjar agera som paradisets invånare och träder in 

där.'"  [Autentisk]  - [Al-Bukhari och Muslim] 

Förklaring 

Ibn Mas'ud sa att Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم, som är 

sannfärdig i sitt tal och besannad av Allah, berättade 

något för oss. Han sa: Människans utveckling initieras 

genom befruktning, då mannens ejakulat, innehållande 

spermier, förenas med kvinnans äggcell. Den 

befruktade äggcellen implanteras därefter i livmodern 

och genomgår en tidig embryonal utvecklingsfas som 

inledningsvis varar i cirka fyrtio dagar. Därefter blir 

detta till ett koagulerat bihang i ytterligare fyrtio dagar. 

Sedan blir det ett stycke mjukt oformat kött i den tredje 

fyrtio-dagars perioden. Sedan sänder Allah en ängel till 

den för att blåsa in en själ i den efter att den tredje fyrtio-

dagars perioden avslutats. Ängeln beordras då att skriva 

ned fyra saker: hans försörjning, vilket är måtten av 

välsignelser han ska åtnjuta i sitt liv, hans livslängd, hur 

länge han ska befinna sig i denna värld, hans 

handlingar, och huruvida han kommer att vara olycklig 



 
  

 
 

129 

eller lycklig. Därefter svor profeten صلى الله عليه وسلم att en person kan 

göra rättfärdiga handlingar som paradisets folk, i det 

som människor kan uppfatta till det yttre. Han fortsätter 

att göra så tills det endast kvarstår en armslängd mellan 

honom och paradiset, det vill säga att det som återstår 

tills han når det är likt den som har en armslängd till en 

plats, men då hinns han upp av det som är skrivet. 

Följaktligen börjar han göra eldens folks handlingar i 

slutet av sitt liv och träder därför in i elden. 

Anledningen till detta är att ett villkor för att handlingar 

ska godkännas är att man fortsätter göra dem och byter 

inte väg. En annan person kan däremot göra eldens 

folks handlingar tills han nästan träder in i den, så pass 

att han endast var en armslängds avstånd från den, men 

då hinns han upp av det som är skrivet och förutbestämt. 

Följaktligen börjar han göra paradisets folks handlingar 

och träder således in i paradiset. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Alla frågors påföljder sker enligt det som redan 

är förutbestämt och nedskrivet.   

2. Ingen ska luras av någons yttre tillstånd, då 

handlingar bedöms utefter deras slut.  

(65037)  

 



 
  

 
 

130 

Paradiset är närmre er än vad någons skosnöre är, och elden likaså 

نََّةُ  عن ابن مسعود رضي الله عنه قال: قال النبِ صلى الله عليه وسلم:    –   ( 65)    »الْأ
لِهِ، وَالنَّارُ مِثألُ ذَلكَِ«  اكِ نَعأ حَدِكُمأ مِنأ شََِ

َ
قأرَبُ إِلََ أ

َ
  [ رواه البخاري ]   - [  صحيح ]  . أ

(65) – Ibn Masoud (må Allah vara nöjd med honom) 

berättade att profeten  sa: "Paradiset är närmre er än 

vad någons skosnöre är, och elden likaså".  [Autentisk]  - 

[Återberättad av al-Bukhari] 

Förklaring 

Profeten  informerar att paradiset och elden är 

nära människan likt avståndet är till ens skosnöre. 

Anledningen till detta är att personen kan göra en god 

handling, som Allah är nöjd med och som får honom 

att komma in i paradiset. Personen kan också utföra en 

synd som får honom att komma in i elden. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Detta är en uppmaning till att göra gott, även 

om det må vara något litet, och en varning för 

att göra något dåligt även om det är litet.   

2. En muslim måste balansera mellan hopp och 

fruktan i sitt liv. Han bör ständigt be Allah om 

att vara stabil på sanningen för att skyddas, 

och han bör aldrig luras av sin egen kapacitet.  

(3581)  



 
  

 
 

131 

Elden är omringad av lustar, och paradiset är omringat av svårigheter 

عن أبِ هريرة رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال:    –   ( 66)   
أمَكََرهِِ«  نََّةُ باِل هَوَاتِ، وحَُجِبَتِ الْأ   [ رواه البخاري ]   - [  صحيح ]  . »حُجِبَتِ النَّارُ باِلشَّ

(66) – Abu Hurayrah (må Allah vara nöjd med 

honom) berättar att Allahs sändebud  sagt: "Elden är 

omringad av lustar, och paradiset är omringat av 

svårigheter". [Autentisk] - [Återberättad av al-Bukhari] 

Förklaring 
Profeten  tydliggör att helvetet är omringat av 

saker som själen längtar efter, som att utföra förbjudna 

handlingar eller att vara tillkortakommande gällande 

obligatoriska handlingar. Den som följer sina begär 

förtjänar följaktligen helvetet. Paradiset är däremot 

omringat av saker som själen ogillar, som att tålmodigt 

fullfölja påbuden och att lämna de förbjudna 

handlingarna. Om en person kämpar emot sina egna 

låga begär förtjänar han därför paradiset. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. En av anledningarna till att få utlopp för 
förbjudna lustar är att Satan förskönar dåliga 
och äckliga handlingar. Människan ser således 
dessa handlingar som något bra och börjar 
intressera sig för dem.   

2. Detta är en beordring att hålla sig borta från 
förbjudna lustar eftersom de leder till elden, 



 
  

 
 

132 

och att ha tålamod med svårigheter, eftersom 
de leder till paradiset.   

3. Detta visar vilken dygd det finns i att 

praktisera självkontroll och att kämpa med att 

utföra dyrkanshandlingar och ha tålamod med 

de svårigheter och ansträngningar som dessa 

handlingar medför.  

(3702)  
Efter att Allah skapade paradiset och elden, skickade han Gabriel (frid vare med honom) 

ِ صَلىَّ الُله عَليَأهِ وسََلَّمَ قَالَ:    –   ( 67)    بِِ هُرَيأرَةَ رضي الله عنه عَنأ رسَُولِ اللََّّ
َ
عَنأ أ

نََّةِ، فَقَالَ: انأظُرأ إِلََأ  لًَمُ إِلََ الْأ يلَ عَليَأهِ السَّ ِ رأسَلَ جِبِأ
َ
نََّةَ وَالنَّارَ أ ُ الْأ ا خَلقََ اللََّّ هَا وَإِلََ  »لمََّ

حَدٌ إِلَِّ دَ 
َ
مَعُ بِهَا أ تِكَ لَِ يسَأ لِهَا فِيهَا. فَنَظَرَ إِلََأهَا فَرجََعَ، فَقَالَ: وعَِزَّ هأ

َ
دَدأتُ لِْ عأ

َ
خَلهََا.  مَا أ

لِهَا فِ  هأ
َ
دَدأتُ لِْ عأ

َ
تأ باِلأمَكََرهِِ، فَقَالَ: اذأهَبأ إِلََأهَا فاَنأظُرأ إِلََأهَا وَإِلََ مَا أ مَرَ بِهَا فَحُفَّ

َ
يهَا.  فَأ

خُلَ  نأ لَِ يدَأ
َ
تِكَ لقََدأ خَشِيتُ أ تأ باِلأمَكََرهِِ، فَقَالَ: وعَِزَّ حَدٌ.  فَنَظَرَ إِلََأهَا، فإَِذَا هَِِ قَدأ حُفَّ

َ
هَا أ

كَبُ   لِهَا فِيهَا. فَنَظَرَ إِلََأهَا فإَِذَا هَِِ يرَأ هأ
َ
دَدأتُ لِْ عأ

َ
قاَلَ: اذأهَبأ فاَنأظُرأ إِلََ النَّارِ وَإِلََ مَا أ

هَوَاتِ، فَقَالَ  تأ باِلشَّ مَرَ بِهَا فَحُفَّ
َ
حَدٌ. فأَ

َ
خُلُهَا أ تكَِ لَِ يدَأ ا، فَرجََعَ فَقَالَ: وعَِزَّ ضُهَا بَعأضا :  بَعأ

تِكَ لقََدأ  هَوَاتِ، فَرجََعَ وَقاَلَ: وعَِزَّ تأ باِلشَّ   ارأجِعأ فاَنأظُرأ إِلََأهَا. فَنَظَرَ إِلََأهَا فإَِذَا هَِِ قَدأ حُفَّ
حَدٌ إِلَِّ دَخَلَهَا« 

َ
نأ لَِ يَنأجُوَ مِنأهَا أ

َ
  [ رواه أبو داود والترمذي والنسائي ]   - [  حسن ]  . خَشِيتُ أ

(67) – Abu Hurayrah (må Allah vara nöjd med honom) 

berättade att Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم sa: "Efter att  Allah 

skapade paradiset och elden, skickade han Gabriel (frid 

vare med honom) till paradiset och sa: 'Titta på det och 



 
  

 
 

133 

vad jag har förberett för dess invånare.' Han tittade, kom 

tillbaka och sa: 'Vid din makt! Ingen kommer att höra 

talas om det, utan att de träder in i det.' Då beordrade 

han att det omsluts med svårigheter. Sedan sa han: 'Gå 

tillbaka och titta på det.' Då sa han: 'Vid din makt! Jag 

fruktar att ingen kommer att träda in där.' Han sa: 'Gå 

och titta på elden och vad jag har förberett för dess 

invånare.” Han tittade och såg att dess delar hopade sig 

över varandra, kom tillbaka och sa: 'Vid din makt! 

Ingen kommer att höra talas om den för att därefter 

träda in i den.' Då beordrade han att den omsluts med 

lustar. Sedan sa han: 'Gå tillbaka och titta på den.' Då sa 

han: 'Vid din makt! Jag fruktar att ingen kommer att 

vara kvar utan att de träder in i den.'"  [Godtagbar]  - 

[Återberättad av Abu Dawud, al-Tirmidhi och an-Nasa'i] 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم berättade att efter Allah skapat 

paradiset och helvetet sa han till Gabriel (frid vara med 

honom) att gå till paradiset och titta. Han gick, tittade 

på det och återvände sedan. Gabriel sa då: "Herre, vid 

din makt! Ingen kommer att höra talas om det och om 

dess fröjd, ära och njutningar som finns i det förutom 

att han vill träda in i det och jobba för det syftet." 

Varpå Allah omringade paradiset med svårigheter, så 

som att utföra påbud och undvika förbud. Följaktligen 



 
  

 
 

134 

måste den som vill träda in i det genomgå dessa 

svårigheter. När han omringat det med svårigheter sa 

han åt Gabriel att gå och titta på paradiset igen. Han 

gick, tittade, återvände och sa: "Herre, vid din makt! 

Jag fruktar att ingen kommer att träda in i det på grund 

av svårigheterna och utmaningarna som finns på vägen 

till det." Efter Allah skapat elden sa han till Gabriel att 

gå och titta på den. Så han gick och tittade på den. När 

han återvände sa Gabriel: "Herre, vid din makt! Ingen 

kommer att höra om det straffet, tortyren och plågan 

utan att han hatar att träda in i den och följaktligen 

undviker det som leder till den." Då omringade Allah 

vägen som leder till elden med lustar och frestelser. 

Därefter sa Allah till Gabriel att återvända och titta på 

den. Så Gabriel gick och tittade på den och återvände 

sedan och sa: "Herre, vid din makt! Jag fruktar och 

bävar för att ingen kommer att skonas från den, på 

grund av lustarna och frestelserna omkring den. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Tron på att paradiset och elden existerar nu.   

2. Det är obligatoriskt att tro på det fördolda och på 
allt som Allah och hans sändebud صلى الله عليه وسلم nämnt om det. 

3. Vikten av att ha tålamod med svårigheter då 
det leder till paradiset.   



 
  

 
 

135 

4. Vikten av att undvika det förbjudna då det 

leder till elden.   

5. Att omringa paradiset med svårigheter och elden 

med lustar är anledningen till prövningar och 

tester i detta världsliga liv.   

6. Vägen till paradiset är svår och mödosam, den 

kräver tålamod med svårigheter då man 

samtidigt har tro. Eldens väg är däremot fylld 

med frestelser och njutningar i denna värld.  

(65034)  

Elden ni använder är en sjuttiondel av helvetes eld 

ِ صَلىَّ الُله عَليَأهِ وسََلَّمَ قَالَ:    –   ( 68)    نَّ رسَُولَ اللََّّ
َ
ُ عَنأهُ أ بِِ هُرَيأرَةَ رضَِيَ اللََّّ

َ
عَنأ أ

ا مِنأ ناَرِ جَهَنَّمَ«  .  »ناَرُكُمأ جُزأءٌ مِنأ سَبأعِيَن جُزأءا ، إِنأ كََنتَأ لكَََفِيةَا ِ ، قِيلَ: ياَ رسَُولَ اللََّّ
ا كَُُّهُنَّ مِثألُ حَرِّهَا« قَالَ:   عَةٍ وسَِتِّيَن جُزأءا لَتأ عَليَأهِنَّ بِتِسأ   [ متفق عليه ]   - [  صحيح ]  . »فُضِّ

(68) – Abu Hurayrah (må Allah vara nöjd med honom) 

berättade att Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم sa: "Elden ni använder är 

en sjuttiondel av helvetes eld." Det sades: "Allahs 

sändebud! Den vore tillräcklig." Han sa: "Den är 

sextionio delar värre [än denna världs]. Varenda en av 

dem är jämlik dess hetta."  [Autentisk]  - [Al-Bukhari och Muslim] 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم berättar att denna världs eld är som en 

sjuttiondel av helvetets eld. Det innebär att styrkan och hettan 



 
  

 
 

136 

av elden i det kommande är sextionio gånger mer intensiv och 

varmare än denna världs eld, varenda del är jämlik elden i 

detta liv. Det sades: "Allahs sändebud! Denna världs eld vore 

tillräcklig som straff för den som träder in i den." Då sa han 

 Helvetes elden är värre än denna världs eld med sextionio" :صلى الله عليه وسلم

delar, var del är jämlik dess hetta." 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Denna varning för elden avser att bidra till att 

människor undviker de handlingar som leder 

till den.   

2. Detta visar helvetets enorma storlek, allvarliga 

straff och extrema hetta.  

(65036)  
Allah kommer att ta jorden i sitt grepp, rulla ihop himlarna i sin högra hand och sedan säga: 'Jag är Kungen! Var är jordens kungar?' 

ِ صَلىَّ الُله    –   (69)  بِِ هُرَيأرَةَ رضي الله عنه قَالَ: سَمِعأتُ رسَُولَ اللََّّ
َ
عَنأ أ

مَوَاتِ بيَِمِينِهِ، ثُمَّ يَقُولُ:  عَليَأهِ وسََلَّمَ يَقُولُ:   ويِ السَّ رأضَ، وَيَطأ
َ
ُ الْ بِضُ اللََّّ »يَقأ

رأضِ« 
َ
نَ مُلوُكُ الْ يأ

َ
ناَ المَلِكُ، أ

َ
  [متفق عليه] -[ صحيح] .أ

(69) – Abu Hurayrah (må Allah vara nöjd med honom) 

berättade att han hörde Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم säga: "Allah 

kommer att ta jorden i sitt grepp, rulla ihop himlarna i sin 

högra hand och sedan säga: 'Jag är Konungen! Var är 

jordens konungar?'"  [Autentisk]  - [Al-  Bukhari och Muslim] 



 
  

 
 

137 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم berättade att på domedagen kommer 

Allah ta jorden i sitt grepp och samla den, han kommer 

att rulla ihop himlarna och vika dem över varandra och 

tillintetgöra dem. Efter det kommer han att säga: "Jag 

är Konungen! Var är jordens konungar?" 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Detta är en påminnelse om att Allahs kungadöme 

är bestående, tillskillnad från andra kungadömen 

som är tillfälliga.   

2. Allahs majestät, storhet, makt, auktoritet och 

fullständiga kungadöme.  

(65028)  
''A’ishah! Människorna som får det strängaste straffet på domedagen är de som utmanar Allahs skapelse.' 

َّ رسَُولُ الِله صَلىَّ    –   ( 70)    : دَخَلَ عََلَ مِّ المُؤمنيَن رضي الله عنها قَالتَأ
ُ
عَنأ عََئشَِةَ أ

هُ  نَ وجَأ ا رَآهُ هَتَكَهُ وَتلَوََّ وَةا لِِ بقِِرَامٍ فِيهِ تَمَاثِيلُ، فَلمََّ هُ  الُله عَليَأهِ وسََلَّمَ، وَقَدأ سَتَُأتُ سَهأ
ينَ يضَُاهُونَ بَِِلأقِ الِله« وَقَالَ:   ِ مَ الأقِيَامَةِ الذَّ شَدُّ النَّاسِ عَذَاباا عِنأدَ الِله يوَأ

َ
  »ياَ عََئشَِةُ، أ

« قَالتَأ عََئشَِةُ:   ِ وأ وسَِادَتيَنأ
َ
نَاهُ فَجَعَلأنَا مِنأهُ وسَِادَةا أ   [ متفق عليه ]   - [  صحيح ]  . »فَقَطَعأ

(70) – 'A'ishah de troendes moder (må Allah vara nöjd med 

henne) sa: "Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم kom hem till mig  när jag 

hade prytt min boning med draperier som hade figurer. 

När han såg dem, tog han tag i dem, och färgen på hans 

ansikte ändrades. Han sa: ''A’ishah! Människorna som får 



 
  

 
 

138 

det strängaste straffet på domedagen är de som utmanar 

Allahs skapelse.' Vi skar sönder dem och gjorde en eller 

två kuddar av dem."  [Autentisk]  - [Al-Bukhari och Muslim] 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم kom in i sitt hem hos 'A'ishah (må Allah 

vara nöjd med henne) och fann att hon placerat ett skynke 

på ett litet förråd som innehöll diverse föremål. Detta 

skynke hade figurer med levande varelser, vilket fick 

profetens صلى الله عليه وسلم ansikte att ändra färg av ilska för Allahs skull. 

Han avlägsnade den och sa: "Människorna som får det 

strängaste straffet på domedagen är dem som försöker 

efterlikna Allahs skapelse." 'A'ishah berättade att de 

gjorde om dem till en eller två kuddar. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Det dåliga ska fördömas när man upptäcker 

det, och fördömandet ska inte skjutas upp, 

förutsatt att det inte leder till en större ondska.   

2. Straffet på domedagen skiljer sig utifrån 

syndens allvar.   

3. Att avbilda levande varelser är en större synd.   

4. En anledning till varför det är förbjudet att 

avbilda levande varelser är att det är ett sätt att 



 
  

 
 

139 

försöka efterlikna Allahs skapelse, oavsett om 

personen avser att efterlikna den eller inte.   

5. Religionen är mån om att egendomar inte ska 

slösas utan att man kan dra nytta från dem när 

den förbjudna aspekten har avlägsnats.   

6. Alla avbildningar av levande varelser är förbjudna 

oavsett form, och oavsett om avbildningen är 

förnedrad.  

(5931)  
Jag svär vid den vars hand min själv vilar i, att Jesus, Marias son, snart kommer att stiga ned till er, som en rättvis domare. Han kommer att förstöra kors, döda grisar och upphäva skyddskatten. Pengar kommer att finnas i överflöd, till den grad att  ingen vill ta emot dem 

ِ صَلىَّ الُله عَليَأهِ   –  (71)  ُ عَنأهُ قاَلَ: قَالَ رسَُولُ اللََّّ بِِ هُرَيأرَةَ رضَِيَ اللََّّ
َ
عَنأ أ

ا  وسََلَّمَ:   حَكَما يَمَ  مَرأ ابأنُ  فِيكُمأ  لَ  ِ
ينَْأ نأ 

َ
أ لََُوشِكَنَّ  بِيَدِهِ،  سِِ  نَفأ ي  ِ »وَالذَّ

المَالُ   وَيَفِيضَ  يَةَ،  الِْزأ وَيَضَعَ  يرَ،  ِ
الِخنْأ تلَُ  وَيَقأ لِيبَ،  الصَّ سَِِ  فَيَكأ ا،  سِطا مُقأ

حَدٌ«
َ
بَلهَُ أ   [متفق عليه] - [ صحيح]  .حَتََّّ لَِ يَقأ

(71) – Abu Hurayrah (må Allah vara nöjd med honom) 

berättade att Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم sa: "Jag svär vid den vars 

hand min själv vilar i, att Jesus, Marias son, snart kommer 

att stiga ned till er, som en rättvis domare. Han kommer 

att förstöra kors, döda svin och upphäva skyddskatten. 

Pengar kommer att finnas i  överflöd, till den grad att ingen 

vill ta emot dem."  [Autentisk]  - [Al-Bukhari och Muslim] 



 
  

 
 

140 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم svor vid Allah att Jesus, son till Marias, 

nedkomst är nära. Han kommer för att rättvist döma 

mellan människor utifrån profeten Muhammeds 

religion. Han kommer att ta sönder kors, som högaktas 

av de kristna, Jesus (frid vare över honom) kommer att 

döda svin, och han kommer att upphäva skyddsskatten, 

och istället uppmana alla människor att konvertera till 

islam. Pengar kommer att finnas i överflöd, så pass att 

människor inte tar emot dem då de inte är i behov av 

dem för att de har i överflöd. Det kommer att finnas 

gott om välsignelser och rikligt med godhet. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Detta visar att Jesus (frid vare över honom) 
kommer att stiga ner i slutet av tiden, vilket är 
ett av domedagens tecken.   

2. Profetens صلى الله عليه وسلم lag upphävs inte av någon annan.   

3. Förmögenheter kommer att vara välsignade 
och berikade i slutet av tiden, och folk kommer 
ändå att avstå från det.   

4. Detta är ett glatt budskap om att religionen islam 
kommer att finnas kvar, och att Jesus (frid vare 
över honom) kommer att döma utifrån denna 
religion i slutet av tiden.  

(65025)  



 
  

 
 

141 

Säg: 'Det finns ingen sann gud utom Allah', och jag kommer att vittna åt dig på domedagen 

بِِ هُرَيأرَةَ رضي الله عنه قَالَ: قَالَ رسَُولُ الِله صَلىَّ الُله عَليَأهِ وسََلَّمَ  عَنأ   –   ( 72)   
َ
أ

هِ:   مَ الأقِياَمَةِ« لِعَمِّ هَدُ لكََ بِهَا يوَأ شأ
َ
: لَِ إلََِِ إِلَِّ الُله، أ أشٌ،  »قُلأ نِ قُرَي َ نأ تُعَيِّْ

َ
لَِ أ ، قَالَ: لوَأ

نأزَلَ الُله: }إِنَّكَ لِ تَهأدِي  
َ
قأرَرأتُ بهَِا عَيأنكََ. فَأ

َ
زََعُ لَْ يَقُولوُنَ: إِنَّمَا حََِلهَُ عََلَ ذَلكَِ الْأ

ببَأتَ وَلكَِنَّ الَله يَهأدِي مَنأ يشََاءُ { ]القصص:   حأ
َ
  [ رواه مسلم ]   - [  صحيح ]  [. 56مَنأ أ

(72) – Abu Hurayrah (må Allah vara nöjd med honom) 

sa: "Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم sa till sin farbror: 'Säg: 'Det finns 

ingen sann gud utom Allah', och jag kommer att vittna åt 

dig på domedagen'. Han svarade: 'Om det inte vore för 

att َQuraysh skulle klandra mig sägandes att han gjorde 

det av rädsla [inför döden], skulle jag säkerligen ha glatt 

ditt sinne med det.' Då uppenbarade Allah: 'Du kan inte 

leda dem du älskar på rätt väg, men Allah leder den han 

vill (28:56).'" [Autentisk]  - [Återberättad av Muslim] 

Förklaring 

När profetens farbror Abu Talib låg på dödsbädden 

bad profeten صلى الله عليه وسلم honom att säga att det inte finns någon 

sann gud utom Allah, så att han skulle kunna medla för 

honom på domedagen eftersom han var muslim. Han 

vägrade dock yttra trosbekännelsen i fruktan av att 

Quraysh skulle fördöma honom sägandes att han bara 

blev muslim på grund av svaghet och i rädsla för döden! 



 
  

 
 

142 

Så han sa till profeten صلى الله عليه وسلم att om det inte vore för detta 

skulle jag ha glatt ditt hjärta genom att yttra 

trosbekännelsen och uppfyllt din dröm och göra dig 

belåten. Då uppenbarade Allah versen som visade att 

profeten صلى الله عليه وسلم inte förmådde att ge folk framgången att 

acceptera islam. Det är endast Allah som har förmågan att 

ge den han vill framgång till detta. Profeten صلى الله عليه وسلم vägleder 

enbart människorna genom att förklara, tydliggöra och 

kalla dem till den raka vägen. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Sanningen ska aldrig lämnas i fruktan av vad 

människor kan säga.   

2. Profeten صلى الله عليه وسلم kunde enbart vägleda folk genom att 

visa dem den rätta vägen och förklara den, han 

kunde däremot inte förmå dem att acceptera 

vägledningen.   

3. Det är föreskrivet att besöka den otrogne personen 

som är sjuk för att kunna kalla honom till islam.   

4. Profeten صلى الله عليه وسلم var starkt angelägen att kalla till 

Allah under alla omständigheter.  

(65069)  



 
  

 
 

143 

Min damm är en månadslång färd (lång som bred). Dess vatten är vitare än mjölk och dess doft är ljuvligare än mysk 

رٍو رضي الله عنهما قَالَ: قالَ النَّبُِِّ صَلىَّ الُله عَليَأهِ    –   ( 73)    ِ بأنِ عَمأ عَنأ عَبأدِ اللََّّ
كِ، وَكِيَزانهُُ  وسََلَّمَ:   يَبُ مِنَ المِسأ طأ

َ
، وَرِيُُهُ أ بََِ

بأيَضُ مِنَ اللَّ
َ
رٍ، مَاؤُهُ أ »حَوأضِي مَسِيَْةُ شَهأ

ا«  بدَا
َ
 أ
ُ
مَأ مَاءِ، مَنأ شََِبَ مِنأهَا فلًََ يَظأ   [ متفق عليه ]   - [  صحيح ]  . كَنُجُومِ السَّ

(73) – 'Abdullah bin 'Amr (må Allah vara nöjd med 

honom) berättade att profeten صلى الله عليه وسلم sa: "Min damm är [så pass 

stor att det går att färdas intill den] under en månad. Dess 

vatten är vitare än mjölk och dess doft är ljuvligare än 

mysk. Dess koppar är lika många som antalet stjärnor på 

himlen. Den som dricker ur den en gång kommer aldrig 

mer att känna törst igen."  [Autentisk]  - [Al-Bukhari och Muslim] 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم berättar att han har en damm på 

domedagen. Dess längd och bredd är så pass stor att 

det går att färdas intill den under en månadslång färd. 

Dess vatten är vitare än mjölk. Dess doft är ljuvligare 

än mysklukt. Dess koppar är lika många som himlens 

stjärnor. Den som dricker från dammen med dessa 

koppar kommer aldrig någonsin att bli törstig igen. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Profetens صلى الله عليه وسلم damm är en stor vattensamling 

som de troende, från hans samfund, kommer 

att komma till på domedagen.   



 
  

 
 

144 

2. Den som dricker från den kommer att njuta 

och aldrig någonsin bli törstig igen.  

(65030)  
Döden kommer att föras fram i form av ett svartvitt får 

ِ صَلىَّ   –  (74)  ُ عَنأهُ قَالَ: قَالَ رسَُولُ اللََّّ ريِِّ رضَِيَ اللََّّ بِِ سَعِيدٍ الخدُأ
َ
عَنأ أ

وسََلَّمَ:   عَليَأهِ  لَ  الُله  هأ
َ
أ ياَ  مُنَادٍ:  فَيُنَادِي  لحََ،  مأ

َ
أ كَبأشٍ  كَهَيأئَةِ  أمَوأتِ  باِل تََ  »يؤُأ

، هَذَا   رِفُونَ هَذَا؟ فَيَقُولوُنَ: نَعَمأ ئبُِّونَ وَيَنأظُرُونَ، فَيَقُولُ: هَلأ تَعأ َ الْنََّةِ، فَيشَْأ
لَ النَّارِ،  هأ

َ
ئبُِّونَ وَيَنأظُرُونَ، فَيَقُولُ:    المَوأتُ، وَكُُُّهُمأ قَدأ رَآهُ، ثُمَّ يُنَادِي: ياَ أ َ فَيشَْأ

ثُمَّ   بحَُ  فَيُذأ رَآهُ،  قَدأ  وَكُُُّهُمأ  المَوأتُ،  هَذَا   ، نَعَمأ فَيَقُولوُنَ:  هَذَا؟  رِفُونَ  تَعأ وهَلأ 
 
َ
لَ النَّارِ خُلوُدٌ فلًََ مَوأتَ، ثُمَّ قَرَأ هأ

َ
لَ الْنََّةِ خُلوُدٌ فلًََ مَوأتَ، وَيَا أ هأ

َ
:  يَقُولُ: ياَ أ

لةٍَ{ ]مريم:   رُ وهَُمأ فِِ غَفأ مأ
َ
ةِ إذِأ قضَُِِ الْ َ مَ الْسَِأ نأذِرأهُمأ يوَأ

َ
[، وهََؤُلِءَِ فِِ  39}وَأ

مِنُونَ{ ]مريم:   نأيَا }وهَُمأ لَِ يؤُأ لُ الُِّ هأ
َ
لةٍَ أ   [متفق عليه]  -[ صحيح] .[« 39غَفأ

(74) – Abu Sa'id al-Khudri (må Allah vara nöjd med 

honom) berättade att Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم sa: "Döden 

kommer att föras fram i form av ett svartvitt får. Sedan 

kommer någon att ropa ut: 'Paradisets invånare!' Då höjer 

de huvudet och tittar. Han säger då: 'Känner ni till den 

här?' De svarar: 'Ja, det här är döden', och då har alla sett 

den. Därefter kallar han: 'Eldens invånare!', varpå de höjer 

huvudet och ser.  Då säger han: 'Känner ni till den här?' 

De svarar: 'Ja, det här är  döden', och då har alla sett den.' 

Sedan kommer den att slaktas, och han säger: 'Paradisets 

invånare! [Ni ska ha] evigt liv och ingen mer död. Eldens 



 
  

 
 

145 

invånare! [Ni ska ha] evigt  liv och ingen mer död.' Sedan 

reciterade profeten صلى الله عليه وسلم: 'Och varna dem för ångerns dag då 

[Allahs] dom ska falla; nu bekymrar de sig inte [om vad 

som väntar dem] [19:39]. Människorna i det världsliga 

livet bekymrar sig inte och 'de tror inte ens på den.'" 

[19:39].  [Autentisk]  - [Al-Bukhari och Muslim] 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم berättar att döden kommer att föras fram i 

form av ett svartvitt får på domedagen. Då kommer det att 

ropas: "Paradisets invånare!", varpå de sträcker på huvud 

och nacke för att se. Då säger han till dem: "Känner ni till 

denna?" De svarar: "Ja, detta är döden", och de alla har sett 

den och känt igen den. Då ropas det: "Eldens invånare!", 

varpå de sträcker på huvud och nacke för att se. Han säger 

då: "Känner ni igen denna?" De svarar: "Ja, detta är döden", 

och de alla har sett den. Då slaktas den, sedan ropar han: 

"Paradisets invånare! [Ni ska ha] evigt liv utan död. Eldens 

invånare! [Ni ska ha] evigt liv utan död." Orsaken till detta 

är att det ökar de troendes njutning, och är ett straff för de 

otrogna. Därefter reciterade profeten صلى الله عليه وسلم: "'Och varna dem för 

ångerns dag då [Allahs] dom ska falla; nu bekymrar de sig 

inte [om vad som väntar dem] och de tror inte ens på den." 

På domedagen kommer att paradisets invånare att separeras 

från eldens invånare, och varje folk ska träda in i den plats 

som de ska befinna sig i för all evighet. Följaktligen känner 



 
  

 
 

146 

den som begått ondska en djup sorg och bedrövelse över att 

han inte gjort gott ifrån sig, och den som varit försumlig 

ångrar att han inte gjort ännu mer gott. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Människans slutliga destination i det kommande 

livet är antingen en evighet i paradiset eller i elden.   

2. Detta är en sträng varning beträffande domedagens 

svårigheter och att det kommer att vara en dag av 

sorg och ånger.   

3. Paradisets folks beständiga glädje, och eldens 

folks beständiga sorg.  

(65035)  
Om ni hade förlitat er på Allah, som sig bör, hade han försörjt er likaså han försörjer fåglarna. De flyger ut med tomma magar och återvänder med fulla magar 

عن عمر بن الخطاب رضي الله عنه قال: إنه سمع نبِ الله صلى الله    –   ( 75)   
زُقُ  عليه وسلم يقول:   هِِ، لرََزَقَكُمأ كَمَا يرَأ وُنَ عََلَ الِله حَقَّ توََكُُّ نَّكُمأ تَتَوَكَُّ

َ
»لوَ أ

ا وَترَُوحُ بطَِاناا«  دُو خََِاصا ، تَغأ َ يْأ   [ رواه الترمذي وابن ماجه وأحمد ]   - [  صحيح ]  . الطَّ

(75) – 'Umar bin al-Khattab (må Allah vara nöjd med 

honom) berättade att han hörde profeten صلى الله عليه وسلم säga: "Om 

ni hade förlitat er på Allah, som sig bör, hade han 

försörjt er likaså han försörjer fåglarna. De flyger ut 

med tomma magar och återvänder med fulla magar."     
[Autentisk] - [Återberättad av al-Tirmidhi, Ibn Majah och Ahmad] 



 
  

 
 

147 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم uppmanar oss att sätta vår lit till Allah i 

frågor rörande det världsliga eller det religiösa när vi 

söker diverse nyttor eller vill undvika olika skador. 

Säkerligen finns det ingen som kan ge, undanhålla, gynna 

eller skada förutom Allah. Samtidigt ska vi arbeta för att 

uppnå nyttorna och undvika skadorna, parallellt som vi 

uppriktigt förlitar oss på Allah. Om vi gör så kommer 

Allah att försörja oss likt han försörjer fåglar som flyger 

ut hungriga på morgonen och återvänder mätta på 

eftermiddagen. Fåglarna söker försörjningen genom att 

flyga och förlitar sig alltså inte passivt. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Detta visar dygden i att lita på Allah, och att det är 

en av de största anledningarna till försörjning.   

2. Att lita på Allah innebär inte att personen blir 

passiv och inte själv gör något. Profeten صلى الله عليه وسلم 

berättade att sann lit till Allah inte motsäger att 

personen går ut på morgonen och återvänder 

på eftermiddagen för att söka sin försörjning.   

3. Denna religion lägger vikt vid hjärtats handlingar, 

då att sätta sin lit till Allah är en handling i hjärtat.   



 
  

 
 

148 

4. Att enbart förlita sig på medel och åtgärder är 

en brist i det religiösa utövandet, och att låta 

bli medel och åtgärder är en brist i förnuftet.  

(4721)  
Den ridande ska hälsa på den gående, den gående ska hälsa på den sittande, de som är få i antal ska hälsa på de som är fler i antal 

ِ صَلىَّ الُله عَليَأهِ    –   ( 76)    بِِ هُرَيأرَةَ رضي الله عنه قَالَ: قَالَ رسَُولُ اللََّّ
َ
عَن أ

اكبُِ عََلَ المَاشَِ، وَالمَاشَِ عََلَ القَاعِدِ، وَالقَلِيلُ عََلَ الكَثِيِْ« وسََلَّمَ:     . »يسَُلِّمُ الرَّ

عََلَ  وَللِبُخَاريِ:   وَالقَلِيلُ  القَاعِدِ،  عََلَ  وَالمَارُّ  الكَبِيِْ،  عََلَ  غِيُْ  الصَّ »يسَُلِّمُ 
  [متفق عليه] -[ صحيح]  .الكَثِيِْ«

(76) – Abu Hurayrah (må Allah vara nöjd med 

honom) berättade att Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم sa: "Den 

ridande ska hälsa på den gående, den gående ska hälsa 

på den sittande, de som är få i antal ska hälsa på de som 

är fler i antal." [Autentisk] - [Al-Bukhari och Muslim] 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم berättar om hur fredshälsningen "As-

salamu 'alaykum wa rahmatullahi wa barakatuh" ska 

spridas bland människor. Den unge ska följaktligen 

hälsa på den äldre, den ridande ska hälsa på den 

gående, den gående ska hälsa på den sittande, och de i 

mindre antal ska hälsa på dem i större antal. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Det är rekommenderat att hälsa med 
fredshälsningen utifrån Hadithens riktlinjer. Om en 



 
  

 
 

149 

gående däremot hälsar på den ridande, eller någon 
annan situation som nämndes, är det tillåtet, men 
det är inte det ultimata och rekommenderade sättet.   

2. Att sprida fredshälsningen på det sätt som 

Hadithen förespråkar är något som leder till 

kärlek och gemenskap.   

3. Om de är jämlika i de beskrivningarna som gavs i 

Hadithen, är den bästa av dem den som inleder 

fredshälsningen.   

4. Denna religion är perfekt då den förklarar allt 

som människor är i behov av.   

5. Riktlinjer för hur fredshälsningen ges, och att 

varje person ska få sin rättighet given.  

(4243)  
Mina tjänare, jag har förbjudit förtryck för mig själv och jag har förbjudit det mellan er, förtryck därför inte varandra 

عن أبِ ذر رضي الله عنه: عَنِ النَّبِِِّ صَلىَّ الُله عَليَأهِ وسََلَّمَ فِيمَا رَوَى عَنِ    –   ( 77)   
قَالَ:   نَّهُ 

َ
أ وَتَعَالََ  تَبَاركََ  وجََعَلأتُهُ  الِله  سِِ،  نَفأ عََلَ  لأمَ  الظُّ تُ  مأ حَرَّ إِنِِّ  عِبَادِي  »ياَ 

دُونِ   تَهأ تُهُ، فَاسأ ا، فَلًَ تَظَالمَُوا، ياَ عِبَادِي كَُُّكُمأ ضَالٌّ إِلَِّ مَنأ هَدَيأ ما بيَأنَكُمأ مُُرََّ
تَ  فَاسأ تُهُ،  عَمأ طأ

َ
أ مَنأ  إِلَِّ  جَائعٌِ  كَُُّكُمأ  عِبَادِي  ياَ   ، دِكُمأ هأ

َ
ياَ أ  ، عِمأكُمأ طأ

ُ
أ عِمُونِ    طأ

إِنَّكُمأ   عِبَادِي  ياَ   ، كأسُكُمأ
َ
أ سُونِ  تَكأ فَاسأ تهُُ،  كَسَوأ مَنأ  إِلَِّ  عََرٍ  كَُُّكُمأ  عِبَادِي 

، ياَ عِبَادِي   فِرأ لكَُمأ غأ
َ
فِرُونِ أ تَغأ ا فَاسأ يعا نوُبَ جَِْ فِرُ الذُّ غأ

َ
ناَ أ

َ
تَُأطِئُونَ باِللَّيألِ وَالنَّهَارِ وَأ



 
  

 
 

150 

نَّ  
َ
عِي فَتَنأفَعُونِ، ياَ عِبَادِي لوَأ أ ونِ، وَلنَأ تَبألغُُوا نَفأ إِنَّكُمأ لنَأ تَبألغُُوا ضََِّي فَتَضُُّ

تأقََ قَلأبِ رجَُلٍ وَاحِدٍ مِنأكُمأ مَا  
َ
أسَكُمأ وجَِنَّكُمأ كََنوُا عََلَ أ لكَُمأ وَآخِرَكُمأ وَإنِ وَّ

َ
أ

أسَكُمأ وجَِنَّكُمأ كََنوُا  زَادَ ذَلكَِ فِِ مُلأكِِ شَيأئاا، يَ  لكَُمأ وَآخِرَكُمأ وَإنِ وَّ
َ
نَّ أ

َ
ا عِبَادِي لوَأ أ

لكَُمأ   وَّ
َ
نَّ أ

َ
فأجَرِ قَلأبِ رجَُلٍ وَاحِدٍ مَا نَقَصَ ذَلكَِ مِنأ مُلأكِِ شَيأئاا، ياَ عِبَادِي لوَأ أ

َ
عََلَ أ

أسَكُمأ وجَِنَّكُمأ قَامُوا فِِ صَعِيدٍ وَاحِدٍ  أسَانٍ    وَآخِرَكُمأ وَإنِ طَيأتُ كَُُّ إِن عأ
َ
لوُنِ فَأ

َ
فَسَأ

رَ، ياَ   َحأ دأخِلَ الْأ
ُ
يَطُ إذَِا أ ا عِنأدِي إِلَِّ كَمَا يَنأقُصُ الأمِخأ لَتَهُ مَا نَقَصَ ذَلكَِ مِمَّ

َ
أ مَسأ

ا  إِيَّاهَا، فَمَنأ وجََدَ خَيْأ وَفِّيكُمأ 
ُ
أ ثُمَّ  صِيهَا لكَُمأ  حأ

ُ
أ مَالكُُمأ  عأ

َ
أ مَا هَِِ  إِنَّ ا  عِبَادِي 

سَهُ«  َ ذَلكَِ فَلًَ يلَوُمَنَّ إلَِِّ نَفأ مَدِ الَله، وَمَنأ وجََدَ غَيْأ   [ رواه مسلم ]   - [  صحيح ]  . فَلأيَحأ

(77) – Abu Dharr (må Allah vara nöjd med honom) 

berättade att profeten صلى الله عليه وسلم förmedlat från sin Herre som sa: 

"Mina tjänare, jag har förbjudit förtryck för mig själv och 

jag har förbjudit det för er; förtryck därför inte varandra. 

Mina tjänare, ni är alla vilseledda utom dem jag har 

väglett, be mig därför om vägledning så ska jag vägleda 

er. Mina tjänare, ni är alla hungriga,  utom dem jag har 

mättat, be mig därför om mat så ska jag mätta er. Mina 

tjänare, ni är alla nakna, utom dem jag har klätt, be mig 

därför om kläder så ska jag klä er. Mina tjänare, ni syndar 

sannerligen både natt och dag, och jag förlåter samtliga 

synder, be mig därför om förlåtelse så ska jag förlåta er. 

Mina tjänare, ni kan inte åstadkomma något som skadar 

mig, och ni kan inte åstadkomma något som gagnar mig. 



 
  

 
 

151 

Mina tjänare, om så de första av er och de sista av er, och 

människorna bland er och jinnerna bland er hade samma 

hjärta som den av er som är mest gudfruktig, så skulle 

det inte tillföra mitt rike något. Mina tjänare, om så de 

första av er och de sista av er, och människorna bland er 

och jinnerna bland er hade samma hjärta som den av er 

som är mest skamlös, så skulle det inte dra något ifrån 

mitt rike. Mina tjänare, om så de första av er och de sista 

av er, och människorna bland er och jinnerna bland er 

stod samlade på en upphöjd plats och bad mig [om vad 

de ville], och jag gav var och en det han bad om, skulle 

det inte minska det mer än en nål, som doppas i havet, 

minskar [havets vattenmängd]. Mina tjänare, dessa är era 

gärningar som jag räknar upp för er, sedan kommer jag 

att återgälda er för dem: Må den som finner något gott [i 

dem] lovprisa Allah, och må den som finner annat [än 

gott i dem] inte klandra någon annan än sig själv."  
[Autentisk]  - [Återberättad av Muslim] 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم berättar att Allah förbjudit sig själv från 

att förtrycka och även förbjudit skapelsen från att 

förtrycka, därför får de inte förtrycka varandra. 

Skapelsen är vilseledd från den rätta vägen förutom när 

Allah vägleder den och ger den framgång. Den som ber 



 
  

 
 

152 

Allah om vägledning kommer att framgångsrikt att 

vägledas. Skapelsen är i behov av Allah i alla 

angelägenheter, den som ber Allah kommer att få sina 

behov mötta och Allah kommer att vara tillräcklig för 

den. Alla begår synder dag och natt, men Allah döljer 

dem och visar överseende med dem om tjänaren ber om 

förlåtelse. De kan varken skada eller gynna Allah på 

något sätt. Även om de hade det mest gudfruktiga 

hjärtat skulle det inte tillägga något i Allahs herravälde. 

Och även om de hade det värsta hjärtat skulle det inte 

minska något från hans herravälde, eftersom de är i 

behov av Allah under alla omständigheter, tider och 

platser. Han är däremot fri från behov. Om de hade stått 

på en enda plats, både människor och jinner, från den 

första till den sista, och bad till Allah skulle han gett var 

och en deras önskemål utan att det minska något från 

det som finns hos Allah. På samma sätt som en nål som 

doppas i havet och tas ut, inte minskar något på havets 

vattenmängd. Detta tyder på Allahs perfektion och att 

han saknar några som helst behov. 

Allah har uppsyn över tjänarnas handlingar och 

räknar dem, sedan återgäldar han dem på domedagen. 

Den som belönas för sina goda handlingar ska tacka 

Allah då han gett honom framgång att göra goda 

handlingar. Den som däremot möter ett annat öde än 



 
  

 
 

153 

föregående ska inte klandra andra än sig själv då han 

själv utfört dåliga handlingar som lett honom till fördärv. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Profeten صلى الله عليه وسلم återberättar detta från sin Herre, 

och detta kallas för en helig eller gudomlig 

Hadith då dess ordval och betydelse är från 

Allah. Den skiljer sig däremot från Koranen 

som saknar motstycke. Personen som läser 

Koranen dyrkar Allah genom det och ska 

befinna sig i ett rent tillstånd.   

2. Vilken kunskap eller vägledning som tjänaren 

besitter härrör från Allahs vägledning och 

undervisning.   

3. Det goda som sker tjänaren är från Allahs 

välsignelse, och det onda som drabbar honom är 

på grund av honom själv och hans onda lustar.   

4. Den som gör gott gör det på grund av Allahs 

framgång och belöningen för det är från Allahs 

godhet och därför förtjänar han att prisas. Den 

som gör något dåligt har däremot bara sig själv 

att skylla.  

(4810)  



 
  

 
 

154 

Akta er för orättvisa, eftersom orättvisa kommer att omvandlas till mörker på domedagen. Akta er även för girighet, eftersom girighet förgjorde dem som levde innan er 

نَّ رسَُولَ الِله صَلىَّ الُله   –  (78) 
َ
عَنأ جَابرِِ بأنِ عَبأدِ الِله رضي الله عنهما أ

،  عَليَأهِ وسََلَّمَ قَالَ:   حَّ مَ الأقِيَامَةِ، وَاتَّقُوا الشُّ لأمَ ظُلمَُاتٌ يوَأ مَ، فَإِنَّ الظُّ
لأ »اتَّقُوا الظُّ

تَحَلُّوا   نأ سَفَكُوا دِمَاءَهُمأ وَاسأ
َ
، حََِلهَُمأ عََلَ أ لكََ مَنأ كََنَ قَبألكَُمأ هأ

َ
حَّ أ فَإِنَّ الشُّ

»   [رواه مسلم] -[ صحيح] .مَُاَرِمَهُمأ

(78) – Jabir bin 'Abdillah (må Allah vara nöjd med 

honom) berättade att Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم sa: "Akta er 

för orättvisa, eftersom orättvisa kommer att omvandlas 

till mörker på domedagen. Akta er även för girighet, 

eftersom girighet förgjorde dem som levde innan er - 

det fick dem att spilla varandras blod, och tillåta det 

förbjudna." [Autentisk] - [Återberättad av Muslim] 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم varnade för orättvisa, vilket inkluderar 

att vara orättvis mot andra, sig själv, eller mot Allahs 

rättighet. Orättvisa syftar på att avstå från att ge någon 

dennes rättighet. På domedagen kommer de orättvisa 

att få utstå extrema svårigheter och olyckor. Han 

förbjöd även girighet, vilket syftar på extrem snålhet 

kombinerat med omättlig iver. Som yttrar sig bland 

annat genom att visa tillkortakommanden i att uppfylla 

andras finansiella rättigheter, kombinerat med en 

omättlig iver om det världsliga. Denna form av 

orättvisa fick de tidigare samfunden att gå under, då 



 
  

 
 

155 

det ledde till att dem dödade varandra, och tillät det 

Allah har förbjudit. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Att spendera pengar och se efter sina syskon 

leder till kärlek och sammanhållning.   

2. Snålhet och girighet leder till synder och 

skamfyllda handlingar.   

3. Man ska dra lärdom från de tidigare samfundens 

misstag.  

(5787)  
Allah ger den orättvise tidsfrist, men när han väl straffar honom släpper han inte taget om honom 

عن أبِ موسَ رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم:    –   ( 79)   
لِتأهُ«  خَذَهُ لمَأ يُفأ

َ
المِِ، حَتََّّ إِذَا أ لِِ للِظَّ :    »إِنَّ الَله لََُمأ

َ
ذُ رَبِّكَ  قَالَ: ثُمَّ قَرَأ خأ

َ
»}وَكَذَلكَِ أ

لَِمٌ شَدِيدٌ{]هود:  
َ
ذَهُ أ خأ

َ
خَذَ الأقُرَى وَهَِِ ظَالمَِةٌ إِنَّ أ

َ
  [ متفق عليه ]   - [  صحيح ]  [« 102إِذَا أ

(79) – Abu Musa (må Allah vara nöjd med honom) 

berättade att Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم sa: "Allah ger den 

orättvise tidsfrist, men när han väl straffar honom släpper 

han inte taget om honom." Därefter läste han صلى الله عليه وسلم:  

'Sådan blir din Herres bestraffning när han bestraffar 

städer som är orättfärdiga. Hans bestraffning är 

sannerligen smärtsam och sträng' (11:102)."  [Autentisk] 

- [Al-Bukhari och Muslim] 



 
  

 
 

156 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم berättar om situationen med den som 

envist insisterar på förtryck, synder, avgudadyrkare 

och att missbruka andras rättigheter. Allah ger 

förtryckaren tidsfrist genom att ge honom mer tid, en 

längre livslängd och mer uppehälle, och påskyndar 

inte hans straff. Om han fortsätter och vägrar upphöra 

med sitt utspridda felaktiga beteende, straffar Allah 

honom och släpper inte honom ur sitt grepp. 

Sedan läste han صلى الله عليه وسلم: "Sådan blir din Herres bestraffning 

när han bestraffar städer som är orättfärdiga. Hans 

bestraffning är sannerligen smärtsam och sträng." (11:102) 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Den förnuftiga personen skyndar sig till ånger 

om han upprepat begått förtryck, och han ska 

inte känna sig säker från Allahs plan och straff.   

2. Allahs tidsfrist till förtryckarna och att han inte 

påskyndar deras straff är egentligen något som 

för dem djupare i synd och följaktligen ökar 

deras straff, om de inte ångrar sig.   

3. Förtryck är en av anledningarna till varför 

Allah har straffat vissa folk.   



 
  

 
 

157 

4. Om Allah straffar en hel stad kan de finnas 

rättfärdiga människor i den. De rättfärdiga 

kommer att återuppväckas på domedagen i det 

rättfärdiga tillståndet som de dog i, och de 

kommer inte att ta skada även om de befann 

sig bland dem som straffet kom över.  

(5811)  
Allah för in alla goda och onda gärningar i en bok." Sedan förklarade han detta: "Om någon har för avsikt att göra en god gärning men inte utför den, skriver Allah att han betraktar den som en fullständig god gärning, och om han har för avsikt att gö ra den och även utför den skriver Allah att han betraktar den som tio goda gärningar, eller upp till sjuhundra gånger så mycket och 

flerfalt mer. Och om någon har för avsikt att göra en ond gärning men inte utför den, skriver Allah att han betraktar den som en fullständig god gärning, och om han har för avsikt att göra den och utför den, så skriver Allah in den som en enda ond gärning  

عن ابن عباس رضي الله عنهما عَنِ النَّبِِِّ صَلىَّ الُله عَليَأهِ وسََلَّمَ فِيمَا    –   ( 80)   
ويِ عَنأ رَبِّهِ عَزَّ وجََلَّ قَالَ: قَالَ:   َ  يرَأ يِّئَاتِ، ثُمَّ بيَنَّ سََنَاتِ وَالسَّ »إِنَّ الَله كَتبََ الْأ

، فَإِنأ هُوَ هَمَّ   مَلأهَا كَتبََهَا الُله لَُِ عِنأدَهُ حَسَنَةا كََمِلةَا ذَلكَِ، فَمَنأ هَمَّ بَِِسَنَةٍ فَلمَأ يَعأ
َ حَسَنَاتٍ إِلََ سَ  عَافٍ  بهَِا فَعَمِلهََا كَتَبهََا الُله لَُِ عِنأدَهُ عَشْأ ضأ

َ
بأعِمِائةَِ ضِعأفٍ، إِلََ أ

مَلأهَا كَتَبهََا الُله لَُِ عِنأدَهُ حَسَ  ، فَإِنأ هُوَ هَمَّ  كَثِيَْةٍ، وَمَنأ هَمَّ بسَِيِّئَةٍ فَلمَأ يَعأ نَةا كََمِلةَا
  [ متفق عليه ]   - [  صحيح ]  . بهَِا فَعَمِلهََا كَتَبهََا الُله لَُِ سَيِّئَةا وَاحِدَةا« 

(80) – Ibn 'Abbas (må Allah vara nöjd med dem) 

berättade: att profeten صلى الله عليه وسلم berättade att Allah sa: "Allah 

för in alla goda och onda gärningar i en bok." Sedan  

förklarade han detta: "Om någon har för avsikt att göra 

en god gärning men inte utför den, skriver Allah att han 

betraktar den som en fullständig god gärning, och om 

han har för avsikt att göra den och även utför den skriver 

Allah att han betraktar den som tio goda gärningar, eller 

upp till sjuhundra gånger så mycket och flerfalt mer. Och 



 
  

 
 

158 

om någon har för avsikt att göra en ond gärning men inte 

utför den, skriver Allah att han betraktar den som en 

fullständig god gärning, och om han har för avsikt att 

göra den och utför den, så skriver Allah in den som en 

enda ond gärning."  [Autentisk]  - [Al-Bukhari och Muslim] 

Förklaring 

Sändebudet صلى الله عليه وسلم berättar att Allah beslutade hur goda 

och onda gärningar ska bedömas och tydliggjorde för 

änglarna hur de ska skriva ner dem: 

Den som vill, avser och beslutar sig för att göra en 

god gärning kommer att få den nedskriven i fulla mått 

även om han inte utför den. Om han däremot utför den 

kommer den istället att multipliceras från tio gånger 

upp mot sjuhundra gånger, eller ännu mer. Dess 

ökning beror på hur uppriktig personen varit i hjärtat, 

hur mycket gärningarna gynnar andra med mera. 

Den som vill, avser och beslutar sig för att göra en 

ond gärning men avstår från att göra den kommer att 

få den nedskriven som en god gärning. Om han 

däremot avstår från den till följd av att han var 

upptagen, utan att ha påbörjat utförandet, kommer det 

inte att skrivas ned som något. Men om han avstår från 

den på grund av oförmåga kommer hans dåliga avsikt 

att skrivas ned till hans nackdel. Om han utför den 

kommer den att skrivas ned som en ond gärning. 



 
  

 
 

159 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Detta visar Allahs ofantliga godhet över detta 

samfund då goda gärningar multipliceras hos 

honom, tillskillnad från de onda gärningarna.   

2. Avsiktens stora roll i utförandet av handlingar 

och vilken effekt de får.   

3. Allahs godhet och vänlighet mot den som avser att 

göra en god gärning, men inte gör den eftersom 

Allah ändå skriver ner den som en god gärning.  
(4322)  

Den som gör gott som muslim kommer inte att straffas för det den gjorde innan han blev muslim, och den som gör ont som muslim kommer att straffas för sina tidigare och senare (dåliga handlingar) 

نؤَُاخَذُ    –   ( 81)   
َ
ُ عَنأهُ، قَالَ: قَالَ رجَُلٌ: ياَ رسَُولَ الِله، أ عُودٍ رضَِيَ اللََّّ عَنِ ابأنِ مَسأ

قَالَ:   اَهِلِيَّةِ؟  الْأ فِِ  عَمِلأنَا  فِِ  بمَِا  عَمِلَ  بمَِا  يؤَُاخَذأ  لمَأ  لًَمِ  سِأ الْأ فِِ  سَنَ  حأ
َ
أ »مَنأ 

خِرِ«  لِ وَالْأ وَّ
َ خِذَ باِلْأ

ُ
لًَمِ أ سِأ سَاءَ فِِ الْأ

َ
اَهِلِيَّةِ، وَمَنأ أ   [ متفق عليه ]   - [  صحيح ]  . الْأ

(81) – Ibn Mas'ud (må Allah vara nöjd med honom) 

berättade att en man sa: "Allahs sändebud! Kommer vi 

att straffas för det vi gjorde i innan vi blev muslimer?" 

Profeten صلى الله عليه وسلم svarade: "Den som gör gott som muslim 

kommer inte att straffas för det den gjorde innan han 

blev muslim, och den som gör ont som muslim 

kommer att straffas för sina tidigare och senare [dåliga  

handlingar]." [Autentisk] - [Al-Bukhari och Muslim] 



 
  

 
 

160 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم tydliggör vilken förträfflighet det är att bli 

muslim då den som blir muslim och praktiserar islam på 

ett korrekt sätt, genom att vara uppriktig och sanningsenlig, 

inte kommer att ställas till svar för synden han utfört innan 

han blev muslim. Den som däremot gör onda handlingar 

efter att ha blivit muslim, genom att egentligen vara en 

hycklare eller hädar från religionen, kommer att ställas till 

svar för det han begick både som otrogen och som muslim. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Följeslagarna (må Allah vara nöjda med dem) 

var oroliga och rädda för att straffas för det de 

hade gjort innan de var muslimer.   

2. Uppmaningen att vara stabil i sitt praktiserande 

av islam.   

3. Vilken dygd det finns i att konvertera till islam, 

då det stryker bort alla dåliga handlingar som 

tidigare utförts.   

4. Hädaren och hycklaren ställs till svar för varje 

handling de utfört innan de blev muslimer, och 

varje synd de utförde som muslimer.  

(65002)  

 



 
  

 
 

161 

'Det du säger och kallar till är säkerligen bra, men kan du berätta om det finns någon botgörelse för de vi tidigare har gjort? 

أكِ، كََنوُا  عَنِ    –  (82)  لِ الشِّْ هأ
َ
ا مِنأ أ نَّ ناَسا

َ
ابأنِ عَبَّاسٍ رضَِيَ الُله عَنأهُمَا: أ

ا صَلىَّ الُله عَليَأهِ وسََلَّمَ فَقَالوُا:   دا توَأا مُُمََّ
َ
ثََُوا، فَأ كأ

َ
كأثََُوا، وَزَنوَأا وَأ

َ
قَدأ قَتَلوُا وَأ

تَُأ  لوَأ  لَْسََنٌ،  إِلََأهِ  عُو  وَتدَأ تَقُولُ  ي  ِ الذَّ لَ إِنَّ  فَنََْ ارَةا،  كَفَّ عَمِلأنَا  لمَِا  نَّ 
َ
أ ناَ  بُِِ

مَ الُله إلِِ  سَ الَّتِِ حَرَّ تُلوُنَ النَّفأ ا آخَرَ وَلِ يَقأ عُونَ مَعَ الِله إلِهَا ينَ لِ يدَأ ِ }وَالذَّ
نوُنَ{]الفرقان:   قَِّ وَلِ يزَأ فُو68باِلْأ َ سْأ

َ
ينَ أ ِ ا عََلَ [، وَنزََلتَ: }قلُأ ياَ عِبَادِيَ الذَّ

َةِ الِله{ ]الزمر:  نَطُوا مِنأ رحَِأ نأفُسِهِمأ لِ تَقأ
َ
  [متفق عليه] -[ صحيح] [.53أ

(82) – Ibn 'Abbas (må Allah vara nöjd med honom) sa: 

"En grupp av avgudadyrkare, som hade begått flera 

mord och otukt kom till Muhammed صلى الله عليه وسلم och sa: 'Det du 

säger och kallar till är säkerligen bra, men kan du berätta 

om det finns någon botgörelse för de vi tidigare har 

gjort?' Då uppenbarades: 'Och de som inte anropar en 

gudom vid sidan av Allah, och de berövar aldrig en 

människa livet - som Allah har förklarat heligt - annat än 

i rättfärdigt syfte, och begår inte otukt' (25:68), samt: 

'Säg till mina tjänare: 'Om ni har gjort orätt mot er själva 

genom att överträda [mina bud], misströsta då inte om 

Allahs nåd!' (39:53)."  [Autentisk]  - [Al-Bukhari och Muslim] 

Förklaring 

Några avgudadyrkare, som begått flera mord och otukt 

kom till profeten صلى الله عليه وسلم och sa: "Det du kallar till, islam och dess 



 
  

 
 

162 

lära, är bra, men hur är det med oss som begått avguderi och 

stora synder, finns det någon botgörelse för det?" 

Då uppenbarades de två verserna som visar att 

Allah accepterar ångern från människor, trots deras 

stora synder. Om det inte vore för det skulle de 

fortsätta att vara otrogna och begå överträdelser och de 

skulle inte ha konverterat till denna religion. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Islams förträfflighet och storhet eftersom ens 

konvertering till islam leder till att alla tidigare 

synder förlåts.   

2. Allahs otroliga nåd, förlåtelse och överseende 

med tjänarna.   

3. Polyteism, att döda någon utan en giltig orsak 

och otukt är förbjudna handlingar. Den som 

utför dessa synder faller in under varningen.   

4. En uppriktig ånger som följs av goda handlingar 

stryker bort alla stora synder, inklusive att 

förneka Allah.   

5. Det är förbjudet att tappa hoppet om Allahs 

barmhärtighet.  

(65071)  

 



 
  

 
 

163 

'Du har konverterat till islam utifrån den godhet som du har gjort.' 

يَاءَ    –   ( 83)    شأ
َ
يأتَ أ

َ
رَأ

َ
، أ ِ ُ عَنأهُ، قَالَ: قُلأتُ: ياَ رسَُولَ اللََّّ عَنأ حَكِيمِ بأنِ حِزَامٍ رضَِيَ اللََّّ

رٍ؟ فَقَالَ  جأ
َ
وأ عَتَاقَةٍ، وصَِلَةِ رحَِمٍ، فَهَلأ فِيهَا مِنأ أ

َ
تََنََّثُ بهَِا فِِ الْاَهِلِيَّةِ مِنأ صَدَقَةٍ أ

َ
  كُنأتُ أ

« عَليَأهِ وسََلَّمَ:  النَّبُِِّ صَلىَّ الُله   ٍ تَ عََلَ مَا سَلَفَ مِنأ خَيْأ لمَأ سأ
َ
  [ متفق عليه ]   - [  صحيح ]  . »أ

(83) – Hakim bin Hizam (må Allah vara nöjd med 

honom) sa: "Jag sa: 'Allahs sändebud! Det fanns bra saker 

jag brukade göra före jag blev muslim, som att ge 

välgörenhet, befria människor från slaveri och bevara 

släktband. Kommer jag att belönas för det?' Profeten صلى الله عليه وسلم 

svarade: 'Du har konverterat till islam utifrån den godhet 

som du har gjort.'"  [Autentisk]  - [Al-Bukhari och Muslim] 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم tydliggör att om en otrogen konverterar 

till islam kommer han att belönas för de goda 

handlingar som han brukade göra före det, som att ge 

välgörenhet, befria slavar och bevara släktbanden. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Den otrognes goda handlingar i detta liv 

kommer inte att belönas i det kommande livet 

om han dör som otrogen.  

(65016)  

 



 
  

 
 

164 

Allah kommer inte att beröva den troende på någon god handling. Han kommer att ges för den i detta liv och belönas för den i nästa liv 

نسَِ بأنِ مَالكٍِ رضي الله عنه قَالَ: قَالَ رسَُولُ الِله صَلىَّ الُله    –  (84) 
َ
عَنأ أ

نأيَا وَيَُأزَى بهَِا  عَليَأهِ وسََلَّمَ:   ، يُعأطَى بهَِا فِِ الُِّ مِناا حَسَنَةا لِمُ مُؤأ »إِنَّ الَله لَِ يَظأ
نأيَا، حَتََّّ إذَِا   ِ فِِ الُِّ عَمُ بَِِسَنَاتِ مَا عَمِلَ بهَِا لِلََّّ ا الأكََفِرُ فَيطُأ مَّ

َ
خِرَةِ، وَأ فِِ الْأ

خِرَةِ، لمَأ تكَُنأ لَُِ حَسَنَةٌ   فأضََ إِلََ الْأ
َ
  [رواه مسلم]  -[  صحيح] .يَُأزَى بهَِا«أ

(84) – Anas bin Malik (må Allah vara nöjd med honom) 

berättade att Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم sa: "Allah kommer inte 

att beröva den troende på någon god handling. Han 

kommer att ges för den i detta liv och belönas för den i 

nästa liv. Vad gäller den otrogne, kommer han att belönas 

i detta liv för sina goda handlingar som han inte gjorde för 

Allahs skull. Men när han kommer till livet efter detta 

kommer han inte att ha någon god handling att belönas 

för."  [Autentisk]  - [Återberättad av Muslim] 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم berättade om Allahs väldiga nåd över de 

troende, och om hans rättvisa med de otrogna. Gällande 

den troende så kommer Allah inte att minska hans goda 

handlings belöning, snarare kommer han att ges av det 

goda i detta liv tack vare hans lydnad, i tillägg till den 

belöning som väntar honom i det kommande livet. Det 

kan också vara så att hela belöningen för handlingen 

väntar i det kommande livet. Vad gäller den otrogne så 

kommer Allah att belöna honom för de goda handlingarna 



 
  

 
 

165 

med något gott i detta liv. När han sedan kommer till det 

kommande livet så har han ingen belöning att hämta, då 

den goda handlingen som gynnar i både denna värld och 

i den kommande världen måste utföras av en troende. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Den som dör som otrogen kommer inte att 

gynnas av någon handling.  

(65015)  
'Adams barn! Så länge du ber till mig och hoppas på min nåd, förlåter jag dig oavsett vad du har gjort, och det bekymrar mig inte 

   (85 )   –    ُ نسَِ بأنِ مَالكٍِ رضي الله عنه قَالَ: سَمِعأتُ رسَُولَ الِله صَلىَّ اللََّّ
َ
عَنأ أ

تنَِِ  عَليَأهِ وسََلَّمَ يَقُولُ:   تنَِِ وَرجََوأ ُ تَبَاركََ وَتَعَالََ: ياَ ابأنَ آدَمَ إِنَّكَ مَا دَعَوأ »قَالَ اللََّّ
مَاءِ ثُمَّ   باَلِِ، ياَ ابأنَ آدَمَ لوَأ بلَغََتأ ذُنوُبُكَ عَنَانَ السَّ

ُ
غَفَرأتُ لكََ عََلَ مَا كََنَ فِيكَ وَلَِ أ

باَلِِ،  
ُ
تنَِِ غَفَرأتُ لكََ، وَلَِ أ فَرأ تَغأ رأضِ خَطَاياَ  اسأ

َ
تيَأتَنِِ بقُِرَابِ الْ

َ
ياَ ابأنَ آدَمَ إِنَّكَ لوَأ أ

فِرَةا«  تيَأتُكَ بقُِرَابهَِا مَغأ
َ
ِكُ بِِ شَيأئاا لْ   [ رواه الترمذي ]   - [  حسن ]  . ثُمَّ لقَِيتَنِِ لَِ تشُْأ

(85) – Anas bin Malik (må Allah vara nöjd med honom) 

berättade att han hörde Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم säga: "Allah 

sa: 'Adams barn! Så länge du ber till mig och hoppas på 

min nåd, förlåter jag dig oavsett vad du har gjort, och 

det bekymrar mig inte. Adams barn! Om dina synder 

skulle nå himlens höjd och du sedan bad mig om 

förlåtelse, skulle jag förlåta dig utan att tveka. Adams 

barn! Om du kommer till mig med synder som kan fylla 

jorden, men möter mig utan att dyrka någon vid min 



 
  

 
 

166 

sida, skulle jag komma till dig med lika mycket  

förlåtelse.'"  [Godtagbar]  - [Återberättad av al-Tirmidhi] 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم förmedlar att Allah, i denna heliga Hadith, 

säger: "Adams barn! Så länge du kallar på mig och 

hoppas på min nåd och aldrig misströstar, kommer jag att 

dölja dina synder och förlåta dem, oavsett deras storlek, 

utan att det bekymrar mig. Adams barn! Om dina synder 

är så många att de fyller avståndet mellan himmel och 

jord, och du ber mig om förlåtelse, kommer jag att ta bort 

och förlåta dem alla, oavsett dess omfattning. 

Adams barn! Om du, efter du dött, kommer till mig 

med synder som kan fylla jorden, men utan att ha dyrkat 

andra än mig, så kommer jag att möta dig med lika mycket 

förlåtelse, eftersom min förlåtelse är så omfattande, och jag 

förlåter alla synder förutom avgudadyrkan." 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Allahs enorma nåd, barmhärtighet och godhet.   

2. Monoteismens förträfflighet, och att Allah 

förlåter alla synder för dem som inte begår 

avgudadyrkan.   

3. Faran med avgudadyrkan, då det är den enda 

synden som Allah inte förlåter.   



 
  

 
 

167 

4. Enligt Ibn Rajab omfattar denna Hadith tre 

orsaker till att synder förlåts: Den första är 

uppriktig åkallan och bön med hopp om Allahs 

nåd. Den andra är att genuint söka förlåtelse. 

Den tredje är att dö som monoteist.   

5. I denna Hadith återberättar profeten صلى الله عليه وسلم från sin 

Herre, och detta kallas för en "Hadith Qudsi" eller 

"Gudomlig Hadith." Dess ord och innebörd 

kommer från Allah, men den har inte de specifika 

egenskaperna som Koranen besitter, såsom att 

dess recitation är en form av tillbedjan, att man 

är ren när man ska hålla i den, dess mirakulösa 

natur, och liknande.   

6. Det finns tre sorters synder: Den första är att 

dyrka någon vid Allahs sida (Shirk); detta 

förlåter inte Allah, eftersom han säger: 

"Paradiset är förbjudit för den som dyrkar 

någon vid Allahs sida." Den andra är de synder 

och överträdelser mellan en person och Allah; 

dessa kan Allah förlåta om han vill. Det tredje är 

synder som innebär att en person felbehandlat 

andra; dessa kommer inte att förlåtas utan 

någon rättvis vedergällning (Qisas).  
(5456)  



 
  

 
 

168 

En tjänare begick en synd och sa sedan: 'Allah! Förlåt min synd 

عن أبِ هريرة رضي الله عنه عَنِ النَّبِِِّ صَلىَّ الُله عَليَأهِ وسََلَّمَ، فِيمَا    –   ( 86)   
، قَالَ:   فِرأ لِِ ذَنأبِِ، فَقَالَ  يَُأكِِ عَنأ رَبِّهِ عَزَّ وجََلَّ ذأنبََ عَبأدٌ ذَنأباا، فَقَالَ: اللَّهُمَّ اغأ

َ
»أ

نأبِ،   خُذُ باِلذَّ
أ
نأبَ، وَيَأ فِرُ الذَّ نَّ لَُِ رَبًّا يَغأ

َ
ذأنبََ عَبأدِي ذَنأباا، فَعَلِمَ أ

َ
تَبَاركََ وَتَعَالََ: أ

فِرأ لِِ ذَنأبِِ  يأ ربَِّ اغأ
َ
ذأنبََ، فَقَالَ: أ

َ
ذأنبََ  ثُمَّ عََدَ فَأ

َ
، فَقَالَ تَبَاركََ وَتَعَالََ: عَبأدِي أ

يأ ربَِّ  
َ
ذأنبََ، فَقَالَ: أ

َ
نأبِ، ثُمَّ عََدَ فَأ خُذُ باِلذَّ

أ
نأبَ، وَيَأ فِرُ الذَّ نَّ لَُِ رَبًّا يَغأ

َ
ذَنأباا، فَعَلِمَ أ

فَعَلِ  ذَنأباا،  عَبأدِي  ذأنبََ 
َ
أ وَتَعَالََ:  تَبَاركََ  فَقَالَ  ذَنأبِِ،  لِِ  فِرأ  فِرُ  اغأ يَغأ رَبًّا  لَُِ  نَّ 

َ
أ مَ 

مَلأ مَا شِئأتَ فَقَدأ غَفَرأتُ لكََ«  نأبِ، اعأ خُذُ باِلذَّ
أ
نأبَ، وَيَأ   [ متفق عليه ]   - [  صحيح ]  . الذَّ

(86) – Abu Hurayrah (må Allah vara nöjd med honom) 

berättade: att profeten صلى الله عليه وسلم förmedlat från sin Herre som sa: 

"En tjänare begick en synd och sa sedan: 'Allah! Förlåt 

min synd.' Allah sa då: 'Min tjänare begick en synd och 

vet att han har en Herre som förlåter synder och straffar 

för synder.' Sedan begick han synden ännu en gång och 

sa: 'Min Herre! Förlåt min synd.' Då sa Allah: 'Min 

tjänare begick en synd och vet att han har en Herre som 

förlåter synder och straffar för synder.' Sedan begick han 

synden ännu en gång och sa: 'Min Herre! Förlåt min 

synd.' Då sa Allah: 'Min tjänare har begått en synd och 

vet att han har en  Herre som förlåter synder och straffar 

för synder; gör vad du än vill för jag har förlåtit dig.'"  
[Autentisk]  - [Al-Bukhari och Muslim] 



 
  

 
 

169 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم förmedlar från sin Herre att om en tjänare 

gör en synd och sedan säger: "Allah! Förlåt min synd" 

kommer Allah att svara: "Min tjänare begick en synd och 

vet att han har en Herre som förlåter synder, döljer dem 

och visar överseende med dem, eller straffar för synder, 

då förlåter jag honom." Tjänaren återvänder sedan till 

synden och säger: "Min Herre! Förlåt min synd." Då 

svarar Allah: "Min tjänare begick en synd och vet att han 

har en Herre som förlåter synder, döljer dem och visar 

överseende med dem, eller straffar för synder, då förlåter 

min tjänare." Tjänaren återvänder sedan till synden ännu 

en gång och säger: "Min Herre! Förlåt min synd." Då 

svarar Allah: "Min tjänare begick en synd och vet att han 

har en Herre som förlåter synder, döljer dem och visar 

överseende med dem, eller straffar för synder, jag förlåter 

min tjänare och han får göra som han vill. Så länge 

tjänaren begår en synd och sedan överger den, ångrar att 

han har begått den och beslutar sig för att inte göra den 

igen förlåts han. Om hans självdisciplin däremot sviker 

honom och han begår synden ännu en gång och så länge 

han fortsätter att synda och sedan ångrar sig förlåter jag 

honom eftersom ångern stryker bort det som föregått den. 



 
  

 
 

170 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Allahs väldiga nåd över tjänarna och att om 

människan återvänder till honom i ånger, 

oavsett vad hon gjort innan, kommer Allah att 

acceptera ångern och förlåta henne.   

2. Den som tror på Allah ska hoppas på sin Herres 

förlåtelse och frukta hans straff. Därför ska han 

skynda sig till ånger och inte hålla fast vid synder.   

3. Villkoren för en accepterad Tawbah är att 

upphöra med synden, ångra sig och besluta sig 

för att inte återgå till den. Om personen ångrar 

sig för att ha gjort något fel mot någon annan i 

dennes egendom, anseende eller liv så finns det 

ytterligare ett villkor som är att söka personens 

förlåtelse eller återställa hans rättighet.   

4. Vikten av att ha kunskap om Allah eftersom 

denna kunskap om religionen leder till att 

personen ångrar sig varenda gång han begår en 

synd. Han kommer därför inte att tappa hoppet 

om Allahs nåd eller fortsätta med synden.  

(4817)  

 



 
  

 
 

171 

'Det finns inte en person som begår en synd, sedan reser han sig upp och renar sig och ber, och därefter ber Allah om förlåtelse, utan att Allah förlåter honom 

ٍّ قَالَ: إِنِِّ كُنأتُ رجَُلًا إِذَا سَمِعأتُ مِنأ رسَُولِ الِله صَلىَّ الُله عَليَأهِ    –   ( 87)    عن عََلِ
حَابِهِ   صأ

َ
ثنَِِ رجَُلٌ مِنأ أ نأ يَنأفَعَنِِ بهِِ، وَإذَِا حَدَّ

َ
وسََلَّمَ حَدِيثاا نَفَعَنِِ الُله مِنأهُ بِمَا شَاءَ أ

تُهُ، فَإذَِا حَلفََ لِِ صَدَّ  لفَأ تَحأ ثنَِِ  اسأ تُهُ، وَإِنَّهُ حَدَّ رٍ، قَالَ:  قأ بوُ بكَأ
َ
رٍ، وصََدَقَ أ بوُ بكَأ

َ
أ
نبُِ ذَنأباا، ثُمَّ يَقُومُ  سَمِعأتُ رسَُولَ الِله صَلىَّ الُله عَليَأهِ وسََلَّمَ يَقُولُ:   »مَا مِنأ رجَُلٍ يذُأ

فِرُ الَله، إِلَِّ غَفَ  تَغأ ، ثُمَّ يسَأ رُ، ثُمَّ يصَُلِِّ ينَ إِذَا  رَ الُله لَُِ« فَيَتَطَهَّ ِ يةََ: }وَالذَّ  هَذِهِ الْأ
َ
، ثُمَّ قَرَأ

{ ]آل عمران:   نوُبهِِمأ فَرُوا لِذُ تَغأ نأفُسَهُمأ ذَكَرُوا الَله فَاسأ
َ
وأ ظَلمَُوا أ

َ
 [. 135فَعَلوُا فَاحِشَةا أ

  [ رواه أبو داود والترمذي والنسائي في الكبرى وابن ماجه وأحمد ]   - [  صحيح ] 

(87) – 'Ali berättade: "Jag är en sådan som, när jag hörde 

någon Hadith från Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم, brukade Allah 

gynna mig genom den på det sättet som han ville gynna 

mig. När någon bland hans صلى الله عليه وسلم följeslagare rapporterade 

en Hadith för mig, brukade jag be honom svära vid 

Allah. Och om han svor gällande det, brukade jag tro 

honom. Abu Bakr berättade en Hadith för mig, och Abu 

Bakr talade sanning, sägandes att han hörde Allahs 

sändebud صلى الله عليه وسلم säga: 'Det finns inte en person som begår en 

synd, sedan reser han sig upp och renar sig och ber, och 

därefter ber Allah om förlåtelse, utan att Allah förlåter 

honom.' Därefter läste han följande vers: 'De som, om de 

begår en skamlös handling eller gör orätt mot sig själva, 

minns Allah och ber honom om förlåtelse för sina 

synder' (3:135)."  [Autentisk]  - [Återberättad av Abu Dawud, al-  

Tirmidhi, an-Nasa'i i al-Kubra, Ibn Majah och Ahmad] 



 
  

 
 

172 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم berättade att det inte finns någon tjänare 

som begår en synd, varpå han tvagar sig väl och ber två 

böneenheter i avsikt om att ångra sig för sin synd, sedan 

söker han Allahs förlåtelse, utom att Allah kommer att 

förlåta honom. Sedan läste profeten صلى الله عليه وسلم Allahs ord: "De 

som, om de begår en skamlös handling eller gör orätt mot 

sig själva, minns Allah och ber honom om förlåtelse för 

sina synder" (3:135). 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Det är uppmanat för muslimen, som begått en 

synd, att be och sedan söka Allahs förlåtelse.   

2. Allahs omfattande förlåtelse, och att han accepterar 

personens ånger och bön om förlåtelse.  

(65063)  
Allah sträcker ut sin hand på natten för att den som har syndat på dagen ska visa ånger, och han sträcker ut sin hand på dagen för att den som har syndat på natten ska visa ånger, fram till dess att solen går upp från väst 

بِِ مُوسََ رضي الله عنه عَنِ النَّبِِِّ صَلىَّ الُله عَليَأهِ وسََلَّمَ قَالَ:    –   ( 88)   
َ
عَنأ أ

»إِنَّ الَله عَزَّ وجََلَّ يبَأسُطُ يدََهُ باِللَّيألِ لَِتَُوبَ مُسِِءُ النَّهَارِ، وَيَبأسُطُ يدََهُ باِلنَّهَارِ  
رِبهَِا«  مأسُ مِنأ مَغأ لعَُ الشَّ   [ رواه مسلم ]   - [  صحيح ]  . لَِتَُوبَ مُسِِءُ اللَّيألِ، حَتََّّ تَطأ

(88) – Abu Musa (må Allah vara nöjd med honom) 

berättade att profeten صلى الله عليه وسلم sa: "Allah sträcker ut sin hand på 

natten för att den som har syndat på dagen ska visa ånger, 

och han sträcker ut sin hand på dagen för att den som har 



 
  

 
 

173 

syndat på natten ska visa ånger, fram till dess att  solen går 

upp från väst."  [Autentisk]  - [Återberättad av Muslim] 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم berättar att Allah accepterar att hans 

tjänare visar ånger. Om en tjänare syndar under dagen 

och visar ånger på natten, accepterar Allah detta från 

honom. Och om han syndar på natten och visar ånger på 

dagen, accepterar Allah det från honom. Allah sträcker 

ut sin hand för att han är glad över att hans tjänare har 

vänt sig till honom i ånger för att för att Allah accepterar 

detta från honom. Och porten till att visa ånger förblir 

öppen tills solen går upp från väster, vilket är ett tecken 

på att denna värld ska upphöra. När detta händer, stängs 

porten för att tjänarna ska kunna ångra sig. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Att en person visar ånger accepteras så länge 
som porten är öppen, och porten stängs när solen 
går upp från väst, och han bör visa ånger innan 
dödsrosslingen, vilket är när själen når strupen.   

2. Att inte förlora hoppet och ge upp på grund av 
synder, eftersom Allahs förlåtelse och 
barmhärtighet är omfattande, och porten till att 
visa ånger är öppen.   

3. Villkoren för att det ska vara giltigt att en person 
kan visa ånger är följande: Det första är att 



 
  

 
 

174 

upphöra med synden. Det andra är att visar ånger 
för att man har begått synden. Det trejde är att 
personen beslutar sig att aldrig återvända till 
synden igen. Om synden är kopplad till en 
rättighet som tillhör andra människor, är ett 
ytterligare ett villkor att ge tillbaka denna rättighet 
till dess ägare eller att ägaren förlåter en.  

(4318)  
Vår Herre stiger ner till den lägsta himlen varje natt då den sista tredjedelen av natten återstår 

عن أبِ هريرة رضي الله عنه: أن رسول الله صلى الله عليه وسلم   –   (89) 
نأيَا حِيَن يَبأقََ ثلُثُُ اللَّيألِ  قال:   مَاءِ الُِّ لُ رَبُّنَا تَبَاركََ وَتَعَالََ كَُُّ لََألةٍَ إِلََ السَّ ِ

»ينَْأ
مَنأ   طِيَهُ؟  عأ

ُ
فَأ لنُِِ 

َ
أ يسَأ مَنأ  لَُِ؟  تَجِيبَ  سأ

َ
فَأ عُونِ  يدَأ »مَنأ  يَقُولُ:  خِرُ،  الْأ

فِرَ لَُِ؟«  غأ
َ
فِرُنِ فَأ تَغأ   [متفق عليه] -[ صحيح]  .يسَأ

(89) – Abu Hurayrah (må Allah vara nöjd med honom) 

berättade att Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم sa: "Vår Herre stiger ner 

till den lägsta himlen varje natt då den sista tredjedelen av 

natten återstår. Han säger: 'Vem tillber mig, så att jag kan 

besvara honom? Vem frågar mig, så att jag kan ge 

honom? Vem söker min förlåtelse, så att jag kan förlåta 

honom?'"  [Autentisk]  - [Al-Bukhari och Muslim] 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم berättar att Allah stiger ner till den lägsta 

himlen under varje natt när den sista tredjedelen av natten 

återstår. Han uppmanar sina tjänare att tillbe honom, då 

han besvarar de bedjandes bön. Han uppmanar dem att 



 
  

 
 

175 

fråga honom om det de önskar, då han ger den som frågar 

honom. Han rekommenderar dem att söka hans förlåtelse 

för deras synder, då han förlåter sina troende tjänare. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Förträffligheten av den sista tredjedelen av 
natten, och att be, säga åkallan, och söka 
förlåtelse under den.   

2. När en person hör denna Hadith bör han vara 
extra mån om att dra nytta av de tider då åkallan 
besvaras.  

(10412)  
Det tillåtna är tydligt och det otillåtna är tydligt 

عن النُّعمان بن بشَيْ رضي الله عنه قال: سَمِعأتُ رسَُولَ الِله صَلىَّ   –  (90) 
ذُنَيأهِ - الُله عَليَأهِ وسََلَّمَ يَقُولُ  

ُ
بعََيأهِ إِلََ أ مَانُ بإِصِأ وَى النُّعأ هأ

َ
ٌ  :  - وَأ لًََلَ بيَنِّ »إِنَّ الْأ

لمَُهُنَّ كَثِيٌْ مِنَ النَّاسِ، فَمَنِ اتَّقََ   تبَِهَاتٌ لَِ يَعأ ، وَبَيأنهَُمَا مُشأ ٌ رََامَ بيَنِّ وَإنَِّ الْأ
رََامِ،   الْأ فِِ  وَقَعَ  بهَُاتِ  الشُّ فِِ  وَقَعَ  وَمَنأ  وعَِرأضِهِ،  ينِهِ  لِِِ  

َ
َأ تَبِأ اسأ بُهَاتِ  الشُّ

عَ  اعِِ يرَأ لَِ  كََلرَّ
َ
، أ لَِ وَإنَِّ لِكُُِّ مَلِكٍ حِمَّا

َ
تَعَ فِيهِ، أ نأ يرَأ

َ
ِمََّ يوُشِكُ أ لَ الْأ  حَوأ

سََدُ  وَإنَِّ  ، إذَِا صَلحََتأ صَلحََ الْأ غَةا سََدِ مُضأ لَِ وَإنَِّ فِِ الْأ
َ
 حِمََّ الِله مَُاَرِمُهُ، أ

لَِ وَهَِِ الأقَلأبُ«
َ
سََدُ كَُُّهُ، أ   [متفق عليه] -[ صحيح]  .كَُُّهُ، وَإذَِا فَسَدَتأ فَسَدَ الْأ

(90) – Al-Nu'man bin Bashir (må Allah vara nöjd med 

honom) pekade mot sina öron och berättade att han  

hörde profeten صلى الله عليه وسلم säga: "Det tillåtna är tydligt och det 

otillåtna är tydligt, däremellan finns det sådant som är 

tvivelaktigt som många människor inte har kunskap om. 



 
  

 
 

176 

Den som undviker det som är tveksamt har garderat sin 

religion och sitt anseende. Den som däremot faller in i 

det som är tvivelaktigt kommer slutligen att falla in i det 

otillåtna, likt en herde som vallar [sina djur] intill ett 

förbjudet område varpå de snart äter därifrån. Varje kung 

har säkerligen ett förbjudet område, och Allahs 

förbjudna område är det otillåtna. I kroppen finns en 

köttbit; om den är sund är resten av kroppen också sund, 

och om den är osund är resten av kroppen också osund. 

Det är helt visst hjärtat."  [Autentisk]  - [Al-Bukhari och Muslim] 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم tydliggör en generell princip 

beträffande olika frågor vilket är att de, enligt islam, 

faller in under tre kategorier; tydligt tillåtna frågor, 

tydligt förbjudna frågor och tveksamma frågor vars 

bestämmelse är otydlig varefter många människor inte 

vet om de är tillåtna eller förbjudna. 

Den som undviker de tveksamma frågorna skyddar 

följaktligen sin religion då han inte gjort något otillåtet. 

Han räddar även sitt anseende eftersom folk annars 

kritiserar honom för att ägna sig åt tveksamma frågor. 

Den som inte undviker det tveksamma riskerar antingen 

att falla in i det förbjudna eller att kritiseras av andra 

människor. Genom en liknelse illustrerade profeten صلى الله عليه وسلم 

tillståndet av en person som ägnar sig åt tveksamma 

frågor. Han är som en herde som låter sina djur beta nära 



 
  

 
 

177 

privat och förbjuden mark. Djuren betar sannolikt från 

den förbjudna marken med tanke på det korta avståndet. 

Likaså kommer den som ägnar sig åt tveksamma frågor 

att börja närma sig det förbjudna och troligen falla in i det 

med. Därefter berättade profeten صلى الله عليه وسلم att det finns en köttbit 

i kroppen, med referens till hjärtat. Genom ett sunt hjärta 

blir kroppen även sund, och genom ett osunt hjärta blir 

kroppen likaså osund. 

Vad vi kan lära oss från hadithen: 

1. I detta finns det en uppmaning till att lämna 
det tveksamma vars bestämmelse är otydlig.  

(4314)  
'Unge pojke! Jag ska lära dig några fraser. Bevara Allah och Allah ska bevara dig. Bevara Allah och du ska finna honom framför dig. Om du ska fråga, fråga Allah. Om du ska be om hjälp, be Allah om hjälp 

عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: كُنأتُ خَلأفَ رسَُولِ الِله صَلىَّ   –  ( 91)   
ا، فَقَالَ:   ما كَ،  الُله عَليَأهِ وسََلَّمَ يوَأ فَظِ الَله يَُأفَظأ عَلِّمُكَ كََِمَاتٍ، احأ

ُ
»ياَ غُلًَمُ، إِنِِّ أ

تعَِنأ باِلِله،   تعََنأتَ فَاسأ وَإذَِا اسأ لِ الَله، 
َ
أ لأتَ فاَسأ

َ
إذَِا سَأ هُ تََُاهَكَ،  دأ فَظِ الَله تََِ احأ

 َ ءٍ، ل نأ يَنأفَعُوكَ بشََِأ
َ
تَمَعَتأ عََلَ أ ةَ لوَِ اجأ مَّ

ُ نَّ الْأ
َ
لمَأ أ ءٍ قدَأ  وَاعأ مأ يَنأفَعُوكَ إلَِِّ بشََِأ

ءٍ قَدأ كَ  وكَ إلَِِّ بشََِأ ءٍ، لمَأ يضَُُّ وكَ بشََِأ نأ يضَُُّ
َ
تَمَعُوا عََلَ أ تبََهُ  كَتبََهُ الُله لكََ، وَلوَِ اجأ

حُفُ«  تِ الصُّ قألًَمُ وجََفَّ
َ   [ رواه الترمذي ]   - [  صحيح ]  . الُله عَليَأكَ، رُفعَِتِ الْأ

(91) – Ibn 'Abbas (må Allah vara nöjd med honom) sa: 

"Jag var bakom Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم en dag då han sa: 

'Unge pojke! Jag ska lära dig några fraser. Bevara Allah  

och Allah ska bevara dig. Bevara Allah och du ska finna 

honom framför dig. Om du ska fråga, fråga Allah. Om du 



 
  

 
 

178 

ska be om hjälp, be Allah om hjälp. Vet att om samfundet 

hade enats om att gagna dig med något, skulle det inte 

kunna gagna dig med något som inte Allah har skrivit för 

dig. Och om det hade enats om att skada dig med något, 

skulle det inte förmå skada dig med något som inte Allah 

har skrivit för dig. Pennorna är lyfta och bladen är torra.'"  
[Autentisk]  - [Återberättad av al-Tirmidhi] 

Förklaring 

Ibn 'Abbas (må Allah vara nöjd med honom) 

berättade att han en dag, då han var en ung pojke, red 

bakom profeten صلى الله عليه وسلم som sa att han skulle lära honom om 

några saker som Allah kunde gynna honom med: 

Bevara Allah genom att bevara hans påbud och avstå 

från hans förbud så han finner dig göra goda handlingar. 

Handlingar som för dig närmre Allah och så han inte 

finner dig göra synder och dåliga handlingar. Om du gör 

detta belönas du med att Allah bevarar dig från oönskade 

saker i detta liv och i det kommande livet och med att han 

hjälper dig med din strävan vart du än vänder dig. 

Om det är något du vill fråga ska du bara fråga 

Allah då det är han som besvarar de som frågar. 

Om du vill ha hjälp ska du endast söka det från Allah. 



 
  

 
 

179 

Du ska vara övertygad om att du inte kan få någon 

nytta, även om hela jordens invånare gick samman för 

att gynna dig, förutom det Allah redan har skrivit för 

dig. Och du kan inte drabbas av någon skada, även om 

hela jordens invånare gick samman för att skada dig, 

förutom det Allah redan har skrivit för dig. 

Allah har skrivit ner detta och beslutat det i 

enlighet med sin visdom och kunskap. Det finns inget 

som kan ändra det Allah har skrivit ner. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Vikten av att lära unga och barn religionsfrågor 

såsom monoteism, uppförande med mera.   

2. Belöningen är av samma sort som handlingen.   

3. Vi är beordrade att helt och hållet förlita oss på 

Allah. Han är den som bäst tar hand om våra 

angelägenheter.   

4. Tron på det föreskrivna ödet och att vara 

belåten med det. Allah har skrivit ner allting.   

5. Den som försummar Allahs påbud kommer 

Allah att försumma och inte bevara.  

(4811)  



 
  

 
 

180 

Berätta för mig om något i islam som jag sedan inte behöver fråga någon annan om.' Han sa: 'Säg: 'Jag tror på Allah', och var därefter stabil (på det).' 

ياَ    –   (92)  قُلأتُ:  قال:  الثَّقَفِِّ رضي الله عنه  الِله  عَبأدِ  بنِ  يان  سُفأ عَنأ 
َكَ، قَالَ:   ا غَيْأ حَدا

َ
لُ عَنأهُ أ

َ
أ سأ

َ
لًَمِ قَوألِا لَِ أ سِأ : آمَنأتُ  رسَُولَ الِله، قلُأ لِِ فِِ الْأ »قلُأ

» تَقِمأ   [رواه مسلم وأحمد] -[  صحيح] .باِلِله، ثُمَّ اسأ

(92) – Sufyan bin 'Abdillah ath-Thaqafi (må Allah 

vara nöjd med honom) berättade: "Jag sa: 'Allahs 

sändebud! Berätta för mig om något i islam som jag 

sedan inte behöver fråga någon annan om.' Han sa: 

'Säg: 'Jag tror på Allah', och fortsätt sedan att hålla fast 

vid det.'" [Autentisk] - [Återberättad av Muslim och Ahmad] 

Förklaring 

Följeslagaren Sufyan bin 'Abdillah (må Allah vara 

nöjd med honom) bad profeten صلى الله عليه وسلم lära honom ett 

omfattande ord som inkluderar islams lära, som kan han 

hålla fast vid och inte fråga någon annan än honom om. 

Han صلى الله عليه وسلم sa åt honom att säga: "Jag tror att Allah är en, och 

att han är min Herre, Gud, Skapare, och den enda som 

förtjänar att dyrkas." Sedan ska han underkasta sig Allah 

och lyda honom genom att förrätta det han obligerat och 

lämna det han förbjudit, och att han ska fortsätta med detta. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Religionens grund är tron på Allah, hans 

herravälde, gudomlighet, namn och egenskaper.   



 
  

 
 

181 

2. Vikten av att hålla fast vid tron och konstant  

utföra dyrkan, utan att vackla. 

3. Tron är ett villkor för att handlingar ska 

accepteras.   

4. Tron på Allah omfattar trosuppfattningar och 

principer som man måste tro på, och det som 

det resulterar i från hjärtats handlingar, och 

underkastelse till Allah och lydnad till det inre 

och det yttre.   

5. Stadfasthet är att hålla fast vid islam genom att 

göra det som är obligatoriskt och undvika det 

som är förbjudet.  

(65018)  
De troende i sin ömsesidiga kärlek, barmhärtighet och medkänsla är likt en enda kropp; om en kroppsdel värker, lider resten av kroppen av feber och sömnlöshet 

مَانِ بأنِ بشَِيٍْ رضي الله عنه قاَلَ: قاَلَ رسَُولُ الِله صَلىَّ الُله    –   ( 93)    عَنِ النُّعأ
إذَِا  عَليَأهِ وسََلَّمَ:   سََدِ،  وَتَعَاطُفِهِمأ مَثلَُ الْأ هِمأ  وَترََاحُِِ مِنِيَن فِِ توََادِّهِمأ  أمُؤأ ال »مَثلَُ 

 » مََُّّ هَرِ وَالْأ سََدِ باِلسَّ وٌ تدََاعَ لَُِ سَائرُِ الْأ تكَََ مِنأهُ عُضأ   [ متفق عليه ]   - [  صحيح ]  . اشأ

(93) – Al-Nu'man bin Bashir (må Allah vara nöjd med 

honom) berättade att Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم sa: "De troende i sin 

ömsesidiga kärlek, barmhärtighet och medkänsla är likt en 

enda kropp; om en kroppsdel värker, lider resten av kroppen 

av feber och sömnlöshet."  [Autentisk]  - [Al-Bukhari och Muslim] 

 



 
  

 
 

182 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم tydliggör att muslimernas relation till 

varandra måste vara baserad på kärlek, godhet, nåd, 

hjälp och stöd. De tar skada av det som drabbar andra, 

likt en enda kropp; om en kroppsdel blir sjuk, lider 

resten av kroppen av feber och sömnlöshet. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Muslimers rättigheter ska respekteras, och de 

ska uppmanas till att samarbeta och visa 

varandra vänlighet.   

2. De troende bör visa kärlek och solidaritet 

gentemot varandra.  

(4969)  
Om en person tvår sig och gör det ordentligt, kommer hans synder lämna hans kropp till den grad att de även försvinner under hans naglar 

عن عثمان بن عفان رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله   –  (94) 
حَتََّّ  عليه وسلم:   جَسَدِهِ  مِنأ  خَطَاياَهُ  خَرجََتأ  أوضُُوءَ  ال سَنَ  حأ

َ
فَأ  

َ
أ توَضََّ »مَنأ 
فَارهِِ«  ظأ

َ
  [رواه مسلم] -[ صحيح]  .تََأرُجَ مِنأ تََأتِ أ

(94) – 'Uthman bin 'Affan (må Allah vara nöjd med 

honom) berättade att Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم sa: "Om en 

person tvår sig och gör det ordentligt, kommer hans synder 

lämna hans kropp till den grad att de även försvinner under 

hans naglar."  [Autentisk]  - [Återberättad av Muslim] 

 



 
  

 
 

183 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم berättar att den som tvagar sig samtidigt 

som han utför de rekommenderade handlingarna, får sina 

synder och dåliga handlingar förlåtna, så pass att synderna 

kommer att gå ut från hans naglar på tårna och fingrarna. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Det är uppmanat att vara mån om att lära sig 

tvagning och dess rekommenderade handlingar, 

för att sedan tillämpa denna kunskap i praktiken.   

2. Tvagningens förträfflighet då det stryker bort 

mindre synder. Vad gäller större synder så 

måste personen ångra sig för dem.   

3. För att synder ska lämna kroppen måste 

personen förrätta tvagningen korrekt utan  

tillkortakommanden, så som profeten صلى الله عليه وسلم 

tydliggjort.   

4. De synder som stryks i denna Hadith ska förstås 

utifrån villkoret att större synder undviks och att 

personen ångrar sig för dem. Allah säger: "Om ni 

undviker de stora synderna ni förbjudits från att 

begå ska vi utplåna era mindre synder" (4:31).  

(6263)  

 



 
  

 
 

184 

När ni ska utföra era behov, vänd er inte mot Kaba och vänd inte ryggen till den, utan vänd er istället österut eller västerut 

نَّ النَّبَِِّ صَلىَّ الُله عَليَأهِ   –  (95) 
َ
نأصَاريِِّ رضي الله عنه أ

َ
يُّوبَ الْ

َ
بِِ أ

َ
عَنأ أ

برُِوهَا وَلكَِنأ  وسََلَّمَ قَالَ:   تَدأ بِلوُا القِبألةََ، وَلَِ تسَأ تَقأ تيَأتُمُ الغَائطَِ فلًََ تسَأ
َ
»إذَِا أ
بُوا«  وأ غَرِّ

َ
قُوا أ ناَ مَرَاحِيضَ بنُيَِتأ قبِلََ   شََِّ مَ فَوجََدأ

أ
أ نَا الشَّ يُّوبَ: فَقَدِمأ

َ
بوُ أ

َ
قَالَ أ

َ تَعَالََ. فِرُ اللََّّ تغَأ   [متفق عليه] -[ صحيح] القِبألةَِ فَننَأحَرفُِ، وَنسَأ

(95) – Abu Ayyub al-Ansari (må Allah vara nöjd med 

honom) berättade att profeten صلى الله عليه وسلم sa: "När ni ska utföra 

era behov, vänd er inte mot Kaba och vänd inte ryggen 

till den, utan vänd er istället österut eller västerut." Abu 

Ayyub sa: "När vi kom till Levanten, fann vi att 

toaletterna var byggda mot Kaba, så vi vred [på våra 

kroppar åt en annan riktning], och bad om Allahs 

förlåtelse." [Autentisk]  - [Al-Bukhari och Muslim] 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم förbjöd dem som behövde utföra sina 

behov att vända sig mot eller vända ryggen ifrån 

böneriktningen, vilken är mot Kaba. Istället borde de vända 

sig mot öst eller väst, om böneriktningen är åt samma håll 

som de som befann sig i Medina. Abu Ayyub (må Allah 

vara nöjd med honom) berättade att när de kom till 

Levanten märkte de att toaletterna var byggda mot Kaba. 

Därför vred de på sina kroppar bort från böneriktningen, 

och trots detta bad de om förlåtelse från Allah. 



 
  

 
 

185 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Visdomen i detta är att upphöja och respektera 
Kaba.   

2. Att be Allah om förlåtelse efter att ha lämnat en 
plats där man har utfört sina behov.   

3. Profetens صلى الله عليه وسلم exemplariska undervisning, eftersom 
han vägledde dem till vad som var tillåtet efter att 
han klargjort vad som var förbjudet.  

(3078)  
Ingen av er bör hålla sitt könsorgan med sin högra hand när han urinerar, inte heller rengöra sig själv från avföring med sin högra hand, eller andas in i kärlet han dricker från 

بِِ قَتَادَةَ رضي الله عنه قَالَ: قَالَ رسَُولُ الِله صَلىَّ الُله عَليَأهِ   –  ( 96) 
َ
عَنأ أ

مِنَ  وسََلَّمَ:   حأ  يَتَمَسَّ وَلَِ  يَبُولُ،  وهَُوَ  بِيَمِينِهِ  ذَكَرَهُ  حَدُكُمأ 
َ
أ يُمأسِكَنَّ  »لَِ 

ناَءِ«  ِ
سأ فِِ الْأ لًََءِ بِيَمِينِهِ، وَلَِ يتَنََفَّ   [متفق عليه] -[ صحيح] .الخأ

(96) – Abu Qatadah (må Allah vara nöjd med honom) 

berättade att Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم sa: "Ingen av er bör hålla 

sitt könsorgan med sin högra hand när han urinerar, inte 

heller rengöra sig själv från avföring med sin högra hand, 

eller andas in i kärlet han dricker från."     [Autentisk]  - [Al-

Bukhari och Muslim] 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم förklarade vissa etiketter där han 

förbjöd en man att hålla sitt könsorgan med sin högra 

hand under urinering och att torka bort orenheter från 

de privata delarna med sin högra hand, eftersom höger 



 
  

 
 

186 

hand är avsedd att användas vid ädla syften. Han 

förbjöd även att andas in i dryckeskärl. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Detta visar att islam alltid lagt vikt vid hygien 
och etikett.   

2. Man bör undvika att röra vid smutsiga saker, 
och om det är nödvändigt, bör det göras med 
vänster hand.   

3. Det visar att höger hand är bättre än vänster hand.   

4. De islamiska föreskrifterna är omfattande och 
perfekta.  

(3079)  
Allah accepterar inte någon av era böner efter att hans tvagning har brutits, förrän han tvagar sig 

بِِ هُرَيأرَةَ رضي الله عنه عَنِ النَّبِِِّ صلى الله عليه وسلم قَالَ:    –   ( 97)   
َ
»لَِ  عَنأ أ

 »
َ
أ دَثَ حَتََّّ يَتَوضََّ حأ

َ
حَدِكُمأ إذَِا أ

َ
بَلُ الُله صَلًَةَ أ   [ متفق عليه ]   - [  صحيح ]  . يَقأ

(97) – Abu Hurayrah (må Allah vara nöjd med honom) 

berättade att profeten صلى الله عليه وسلم sa: "Allah accepterar inte någon av 

era böner efter att hans tvagning har brutits, förrän han 

tvagar sig."  [Autentisk]  - [Al-Bukhari och Muslim] 

Förklaring  

Profeten صلى الله عليه وسلم tydliggör att från den accepterade 

bönens villkor är renlighet. Därför måste den som vill 

be tvaga sig om han har brutit sin tvagning genom att 

ha utfört sina behov, sovit eller annat. 



 
  

 
 

187 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Den personen som befinner sig i ett rituellt orent 
tillstånd (Hadath) får inte sin bön accepterad 
förrän han renar sig från större rituell orenlighet 
genom att utföra Ghusl (större rituell tvagning), 
eller från mindre rituell orenlighet genom att 
utföra Wudhu (mindre rituell tvagning).   

2. Wudhu är att personen tar vatten och sköljer sin 
mun med det och sedan spottar ut det. Han för 
sedan in vatten genom  näsan och fräsa ut den. 
Därefter tvättar han ansiktet tre gånger, sedan 
underarmar fram till armbåge tre gånger, därefter 
torkar han hela huvudet en gång för att slutligen 
tvätta fötterna fram till ankeln tre gånger.  

(3534)  
Att en man tvagade sig, men missade att tvätta vad som motsvarar en nagel av sin fot. Profeten صلى الله عليه وسلم såg detta, varpå han sa: 'Gå tillbaka och två dig väl.' 

نَّ رجَُلًا   –  (98) 
َ
ابِ: أ طََّ نِ عُمَرُ بأنُ الخأ بََِ خأ

َ
عَنأ جَابرٍِ رضي الله عنه قال: أ

هُ النَّبُِِّ صَلىَّ الُله عَليَأهِ وسََلَّمَ فَقَالَ:   بأصَََ
َ
 فَتََُكَ مَوأضِعَ ظُفُرٍ عََلَ قدََمِهِ فَأ

َ
أ توَضََّ

سِنأ وضُُوءَكَ« حأ
َ
. »ارأجِعأ فَأ   [رواه مسلم] -[ صحيح بشواهده] فَرجََعَ، ثُمَّ صَلىَّ

(98) – Jabir (må Allah vara nöjd med honom) sa att 

'Umar bin al-Khattab berättade för honom: "Att en man 

tvagade sig, men missade att tvätta vad som motsvarar 

en nagel av sin fot. Profeten صلى الله عليه وسلم såg detta, varpå han sa: 

'Gå tillbaka och två dig  väl.'"  [Autentisk utifrån dess underlag]  - 

[Återberättad av Muslim] 



 
  

 
 

188 

Förklaring 

'Umar bin al-Khattab (må Allah vara nöjd med 

honom) berättade att profeten صلى الله عليه وسلم såg en man bli färdig 

med sin tvagning, men att en del av foten som motsvarade 

en nagel inte hade blivit blöt. Han uppmärksammade 

honom om denna brist och sa åt honom att gå tillbaka och 

tvaga sig väl och ordentligt, så att varje kroppsdel får 

vatten på sig. Mannen gick följaktligen tillbaka, 

fullbordade sin tvagning, och bad därefter. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. En person ska skynda sig med att kalla till det goda, 

vägleda den okunniga och försumliga, i synnerhet 

om den dåliga handlingen leder till att den dyrkan 

han utför inte kommer att accepteras.   

2. Det är obligatoriskt att se till att de kroppsdelar 

som tvagas får vatten på sig, fullt ut. Den som 

utelämnar en del av kroppsdelen, om än en liten 

del, kommer inte att ha en korrekt tvagning, och 

måste följaktligen upprepa den från början ifall 

det gått tid sedan första tvagningen.   



 
  

 
 

189 

3. Det är föreskrivet att tvaga sig väl genom att 

fullända tvagningen och se till att vattnet når 

de delar som det ska nå.   

4. Fötterna är bland de kroppsdelar som ska 

tvättas under tvagning, därför räcker det inte 

med att stryka dem, utan de måste tvättas.   

5. Kroppsdelarna ska tvättas direkt efter varandra, 

så att den föregående kroppsdelen inte hinner 

torka innan den kommande kroppsdelen tvättas.   

6. Okunskap och glömska är inte ursäkter som 

innebär att personen inte måste utföra en 

obligatorisk handling, snarare är de ursäkter 

som innebär att personen inte har syndat. Om en 

person följaktligen inte tvättar sina kroppsdelar 

väl och fullständigt under tvagningen eftersom 

han är okunnig om detta, betyder det inte att han 

inte behöver göra det eftersom profeten صلى الله عليه وسلم inte 

förbisåg personens tillkortakommande här, 

utan han sa åt honom att repetera tvagningen.  

(8386)  

 



 
  

 
 

190 

'Passa er så inte era hälar leder er till helvetets eld! Se till att ni fullbordar tvagningen.' 

نَا مَعَ رسَُولِ   –  (99)  رٍو رضََي الُله عنهما قَالَ: رجََعأ عَنأ عَبأدِ الِله بأنِ عَمأ
رِيقِ  أمَدِينَةِ حَتََّّ إذَِا كُنَّا بمَِاءٍ باِلطَّ ةَ إِلََ ال

الِله صَلىَّ الُله عَليَأهِ وسََلَّمَ مِنأ مَكَّ
فَ  عِجَالٌ،  وهَُمأ  ؤُوا  فَتَوضََّ  ، ِ الأعَصَأ عِنأدَ  مٌ  قَوأ لَ  قَابُهُمأ تَعَجَّ عأ

َ
وَأ إِلََأهِمأ  انأتهََيأنَا 

أمَاءُ فَقَالَ رسَُولُ الِله صَلىَّ الُله عَليَأهِ وسََلَّمَ:   هَا ال قَابِ  تلَوُحُ لمَأ يَمَسَّ عأ
َ »وَيألٌ للِْأ

أوضُُوءَ« بِغُوا ال سأ
َ
  [متفق عليه] -[ صحيح] .مِنَ النَّارِ أ

(99) – 'Abdullah bin 'Amr (må Allah vara nöjd med 

honom) sa: "Vi återvände med Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم från 

Mekka till Medina. När vi var vid en vattenkälla längs 

vägen, skyndade några att utföra tvagning för 'Asr-

bönen. De tvagade sig hastigt, och när vi kom fram till 

dem, kunde vi se att vattnet inte hade nått deras hälar. 

Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم sa: 'Passa er så inte era hälar leder er 

till helvetets eld! Se till att ni fullbordar tvagningen.'"  
[Autentisk]  - [Al-Bukhari och Muslim] 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم och hans följeslagare reste från Mekka 

till Medina, och under deras resa fann de vatten längs 

vägen. Några av följeslagarna skyndade med att utföra 

tvagningen för 'Asr-bönen, vilket resulterade i att delar 

av deras fötter inte blöttes av vatten. Detta ledde till att 

profeten صلى الله عليه وسلم varnade dem för straffet i helvetet för dem 

som brast i att tvätta hälarna under tvagningen, och 



 
  

 
 

191 

uppmanade dem med att vara noggranna i att utföra 

tvagningen korrekt. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Det är obligatoriskt att tvätta båda fötterna 

helt och hållet under tvagning, eftersom 

försummelse av detta kan leda till helvetet.   

2. Det är obligatoriskt att tvätta de kroppsdelar som 

ska sköljas under tvagningen. Att lämna en liten 

del otvättad, oavsett om det sker avsiktligt eller 

av slarv, kan leda till att bönen blir ogiltig.   

3. Den som är okunnig måste utbildas och vägledas.   

4. De lärda bör aktivt avvisa att man är 

försummande med eventuella religiösa plikter 

och handlingar på ett passande sätt.   

5. Muhammed Is'haq al-Dehlawi påpekar att 

fulländad tvagning kan ske på tre sätt: Obligatorisk 

tvagning, vilket innebär att skölja området en 

gång; uppmanad tvagning, som är att tvätta 

området tre gånger; och starkt rekommenderad 

tvagning, vilket är att förlänga tvättprocessen 

samtidigt som man upprepar tre gånger.  

(66392)  

 



 
  

 
 

192 

Profeten صلى الله عليه وسلم brukade tvaga sig inför varje bön 

رُو بأنُ عََمِرٍ عَنأ    –   (100)  نسَ بن مالك قَالَ: كََنَ النَّبُِِّ صَلىَّ  عن عَمأ
َ
أ

قَالَ:  نعَُونَ؟  تصَأ كُنأتمُأ  كَيأفَ  قُلأتُ:  صَلًَةٍ،  كُُِّ  عِنأدَ   
ُ
أ يَتَوضََّ وسََلَّمَ  عَليَأهِ  الُله 

. أوضُُوءُ مَا لمَأ يُُأدِثأ حَدَناَ ال
َ
  [رواه البخاري]  -[ صحيح] يَُأزِئُ أ

(100) – 'Amr bin 'Amir berättade att Anas bin Malik 

sa: "Profeten صلى الله عليه وسلم brukade tvaga sig inför varje bön." Jag 

sa: "Hur brukade ni göra då?" Han sa: "Vi bad flera 

böner med en och samma tvagning, tills den bröts."  
[Autentisk] - [Återberättad av al-Bukhari] 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم brukade tvaga sig inför varje 

obligatorisk bön, även om hans tidigare tvagning inte 

brutits, eftersom det leder till större belöning och dygd. 

Det är däremot tillåtet att be flera obligatoriska böner 

med en och samma tvagning, så länge ens tvagning är giltig. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Profeten صلى الله عليه وسلم tvagade sig oftast inför varje bön, 

då han ville uppnå perfektion.   

2. Det är rekommenderat att tvaga sig inför varje bön.   

3. Det är tillåtet att be fler än en bön med en och 

samma tvagning.  

(65080)  

 



 
  

 
 

193 

Profeten صلى الله عليه وسلم tvagade varje kroppsdel en gång vardera 

 النَّبُِِّ صَلىَّ الُله عَليَأهِ عَنِ    –  (101) 
َ
أ ابأنِ عَبَّاسٍ رضي الله عنهما قَالَ: توَضََّ

ةا. ةا مَرَّ   [رواه البخاري] -[ صحيح] وسََلَّمَ مَرَّ

(101) – Ibn 'Abbas (må Allah vara nöjd med honom) 

sa: "Profeten صلى الله عليه وسلم tvagade varje kroppsdel en gång 

vardera." [Autentisk] - [Återberättad av al-Bukhari] 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم brukade ibland tvaga sig och tvätta 

varje kroppsdel, som inkluderas i tvagningen, en gång 

vardera. Han tvättade ansikte, vilket inkluderar att han 

sköljde sin mun och förde in vatten i näsan, och 

tvättade sina händer och fötter endast en gång. Detta är 

det obligatoriska antalet. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Det är obligatoriskt att tvaga kroppsdelarna en 

gång, och fler gånger än så är rekommenderat.   

2. Det är föreskrivet att ibland begränsa sig till att 

endast tvaga sina kroppsdelar en gång.   

3. Man ska endast stryka över huvudet en gång.  

(65081)  

 



 
  

 
 

194 

Profeten صلى الله عليه وسلم tvagade varje kroppsdel två gånger vardera 

نَّ النَّبَِِّ صَلىَّ الُله عَليَأهِ عَنأ    –   (102) 
َ
عَبأدِ الِله بأنِ زَيأدٍ رضي الله عنه: أ

. ِ تيَنأ ِ مَرَّ تيَنأ  مَرَّ
َ
أ   [رواه البخاري] -[ صحيح] وسََلَّمَ توَضََّ

(102) – 'Abdullah bin Zayd (må Allah vara nöjd med 

honom) sa: "Profeten صلى الله عليه وسلم tvagade varje kroppsdel två 

gånger vardera." [Autentisk] - [Återberättad av al-Bukhari] 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم brukade ibland tvaga sig och tvätta 

varje kroppsdel som inkluderas i tvagningen två 

gånger vardera. Han tvättade ansikte, inklusive att han 

sköljde sin mun och förde in vatten i näsan, händer och 

fötter två gånger enbart. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Det är obligatoriskt att tvaga kroppsdelarna en 

gång, och fler gånger än så är rekommenderat.   

2. Det är föreskrivet att ibland begränsa sig till att 

tvaga sina kroppsdelar två gånger.   

3. Man ska endast stryka över huvudet en gång.  

(65082)  

 

 



 
  

 
 

195 

Den som tvår sig på liknande sätt som min tvagning och sedan ber två böneenheter, fokuserad utan att tänka på något annat, Allah kommer att förlåta hans tidigare synder 

ى عُثأمَانَ بأنَ  عَنأ    –  ( 103)   
َ
نَّهُ رَأ

َ
انَ رضي الله عنه: أ لََ عُثأمَانَ بأنِ عَفَّ حُِأرَانَ مَوأ

دأخَلَ يمَِينهَُ  
َ
اتٍ، ثُمَّ أ فأرَغَ عََلَ يدََيأهِ مِنأ إِناَئهِِ، فَغَسَلهَُمَا ثلًََثَ مَرَّ

َ
انَ دَعََ بوِضَُوءٍ، فَأ عَفَّ

تَنأشَقَ  وَاسأ مَضَ  تَمَضأ ثُمَّ  أوضَُوءِ،  ال إِلََ    فِِ  وَيَدَيأهِ  ثلًََثاا،  هَهُ  وجَأ غَسَلَ  ثُمَّ   ، تنَأثَََ وَاسأ
يأتُ النَّبَِِّ صَلىَّ 

َ
لٍ ثلًََثاا، ثُمَّ قَالَ: رَأ سِهِ، ثُمَّ غَسَلَ كَُُّ رجِأ

أ
ِ ثلًََثاا، ثُمَّ مَسَحَ برَِأ فَقَينأ أمِرأ   ال

 نََأوَ وضُُوئِِ هَذَا 
ُ
أ  نََأوَ وضُُوئِِ هَذَا ثُمَّ صَلىَّ  ، وَقَالَ:  الُله عَليَأهِ وسََلَّمَ يَتوَضََّ

َ
أ »مَنأ توَضََّ

مَ مِنأ ذَنأبِهِ«  سَهُ غَفَرَ الُله لَُِ مَا تَقَدَّ ثُ فِيهِمَا نَفأ ِ لَِ يَُُدِّ عَتَينأ   [ متفق عليه ]   - [  صحيح ]  . رَكأ

(103) – Humran, 'Uthman bin 'Affans betjänt, 

berättade att: ”Han såg 'Uthman bin 'Affan be om 

vatten för att två sig. Sedan hällde han vatten på 

handflatorna som han tvättade tre gånger. Därefter 

förde han högerhanden i vattnet och sköljde mun och 

näsa. Efteråt tvättade han sitt ansikte och sin högra arm 

till och med armbågen tre gånger, och gjorde samma 

sak med den vänstra. Därefter strök han över sitt huvud 

och tvättade sin högra fot till och med ankeln tre 

gånger, och gjorde samma sak med den vänstra. Sedan 

sa han: 'Jag såg profeten صلى الله عليه وسلم tvaga sig såhär, varpå han 

sa: 'Den som tvår sig på liknande sätt som min 

tvagning och sedan ber två böneenheter, fokuserad 

utan att tänka på något annat, Allah kommer att förlåta 

hans tidigare synder.'" [Autentisk] - [Al-Bukhari och Muslim] 



 
  

 
 

196 

Förklaring 

'Uthman (må Allah vara nöjd med honom) visade i 

praktiken hur profeten صلى الله عليه وسلم tvagade sig, för att det skulle bli 

tydligare. Han bad om en vattenbehållare och hällde 

vatten på sina händer tre gånger. Därefter stoppade han i 

handen i behållaren, tog vatten och förde det till sin mun, 

sköljde och spottade ut. Återstående vatten i handen 

sköljde han näsans insida med och fräste ut. Sedan 

tvättade han sitt ansikte tre gånger och sina armar till och 

med armbågarna tre gånger. Därefter torkade han sitt 

huvud med sina våta händer en gång, och slutligen 

tvättade han sina fötter till och med anklarna tre gånger. 

När 'Uthman (må Allah vara nöjd med honom) var 

färdig berättade han att han sett profeten صلى الله عليه وسلم tvaga sig 

på detta sätt. Sedan gav han honom det goda beskedet 

att om en person tvagar sig på detta sätt, ber två 

böneenheter med koncentration och fokus på att man 

står inför Allah, kommer Allah att belöna för denna 

tvagning och denna uppriktiga bön genom att förlåta 

honom för hans tidigare synder. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Det är uppmanat att tvätta händerna innan de 

förs in i vattenbehållaren innan tvagning 

påbörjas, även om tvagningen inte görs när man 



 
  

 
 

197 

vaknat från sin sömn. Om personen däremot 

vaknat från sin nattsömn är det obligatoriskt att 

tvätta händerna innan tvagning.   

2. En lärare bör använda de mest effektiva 

undervisningssätten så att kunskapen förstås 

och uppfattas av eleven, bland annat genom att 

undervisa genom handling.   

3. Den bedjande bör avvärja tankar som berör 

världsliga sysslor. Bönens fullbordan och 

perfektion baseras på hjärtats och sinnets närvaro. 

Det går inte att undvika tankar fullt ut, men man ska 

kämpa och sträva för att inte gå för djupt i dem.   

4. Det är rekommenderat att börja med höger 

sida under tvagning.   

5. Det är föreskrivet att följa ordningsföljden när 

vattnet förs in i mun och näsa, sköljer och 

spottas eller fräses ut.   

6. Det är uppmanat att tvätta ansikte, armar och fötter 

tre gånger. Det är obligatoriskt att göra det en gång.   

7. Allahs förlåter de tidigare synderna för den 

som genomför dessa två handlingar: tvagning 

och bön, på det sätt som nämnts i Hadithen.   



 
  

 
 

198 

8. Varje kroppsdel som ska tvagas har en viss 

gräns. Ansiktet tvättas från hårfästet till 

skägget eller hakans nederdel på längden, och 

från öra till öra på bredden. Händer ska tvättas 

från fingerspetsarna till och med armbåge, 

som är knölen mellan under- och överarm. 

Huvudet stryks från hårfäste till nackens 

överdel, inklusive öron som ska strykas med. 

Hela foten ska tvättas, till och med ankeln.  

(3313)  
Den som tvagar sig ska fräsa ut vatten ur näsan, och den som torkar sig ska göra det ett udda antal gånger 

عَليَأهِ   –   (104)  الُله  ِ صَلىَّ  اللََّّ رسَُولَ  نَّ 
َ
أ هُرَيأرَةَ رضي الله عنه  بِِ 

َ
أ عَنأ 

قَالَ:   مَرَ  وسََلَّمَ  تَجأ اسأ وَمَنِ   ، لَِنَأثَُأ ثُمَّ  نأفِهِ 
َ
أ فِِ  عَلأ  فَلأيَجأ حَدُكُمأ 

َ
أ  

َ
أ توَضََّ »إذَِا 

خِلهََا فِِ   نأ يدُأ
َ
أ قَبألَ  يدََهُ  سِلأ  فَلأيَغأ مِهِ  نوَأ حَدُكُمأ مِنأ 

َ
أ تيَأقَظَ  وَإذَِا اسأ  ، فَلأيُوترِأ

نَ باَتتَأ يَ  يأ
َ
ريِ أ حَدَكُمأ لَِ يدَأ

َ
  .دُهُ«وضَُوئهِِ، فَإِنَّ أ

ناَءِ  ولفظ مسلم:   ِ
مِهِ فَلًَ يَغأمِسأ يدََهُ فِِ الْأ حَدُكُمأ مِنأ نوَأ

َ
تيَأقَظَ أ »إذَِا اسأ

نَ باَتتَأ يدَُهُ« يأ
َ
ريِ أ سِلهََا ثلًََثاا، فَإِنَّهُ لَِ يدَأ   [متفق عليه] -[ صحيح] .حَتََّّ يَغأ

(104) – Abu Hurayrah (må Allah vara nöjd med honom) 

berättade att Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم sa: "Den som tvagar sig 

ska fräsa ut vatten ur näsan, och den som torkar sig ska 

göra det ett udda antal gånger." När någon av er vaknar 

från sin sömn, ska han tvätta sin  hand innan han för in 

den i tvagningens vattenbehållare, för ni vet inte var hans 



 
  

 
 

199 

hand tillbringat natten." Muslims rapportering lyder: 

"När någon av er vaknar, ska han inte doppa sin hand i 

vattenbehållaren förrän han har tvättat den tre gånger, 

eftersom han inte vet var hans hand har tillbringat 

natten."  [Autentisk]  - [Al-Bukhari och Muslim] 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم tydliggör några bestämmelser kring 

renlighet, bland annat:  

1. Den som tvagar sig ska dra in vatten i näsan, och 

fräsa ut det efter.  

2. Den som vill rena sig med annat än vatten efter 

han har utfört sina behov, exempelvis med stenar eller 

liknande, ska torka sig ett udda antal gånger, där 

minimum är tre gånger och maximum är det som krävs 

för att fullständigt avlägsna orenligheter från kroppen.  

3. Den som vaknar från sin nattsömn ska inte doppa 

sin hand i en vattenbehållare för att tvaga sig förrän han 

har tvättat handen tre gånger utanför bägaren. Orsaken 

till detta är att han inte vet var hans hand har tillbringat 

natten, så han kan inte garantera att den inte har något 

orent på sig. Satan kan även ha gjort något med den, som 

att ha placerat något, för människan, skadligt på den eller 

något som gör att vattnet blir orent. 



 
  

 
 

200 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Istinshaq och Istinthar är obligatoriskt vid tvagning, 
vilket är att dra in vatten i näsan, och att fräsa ut det.   

2. Det är rekommenderat att rena sig med något 
torrt tre gånger.   

3. Det är föreskrivit att tvätta händerna tre 
gånger efter nattsömn.  

(3033)  
De straffas säkerligen, men de straffas inte för något allvarligt. En av dem skyddade inte sig mot urin, och den andre gick omkring och skvallrade 

عَنِ ابأنِ عَبَّاسٍ رضي الله عنهما قَالَ: مَرَّ النَّبُِِّ صَلىَّ الُله عَليَأهِ   –  (105) 
يأنِ، فَقَالَ:   َ حَدُهُمَا فكَََنَ  وسََلَّمَ بقَِبِأ

َ
ا أ مَّ

َ
باَنِ فِِ كَبِيٍْ، أ باَنِ، وَمَا يُعَذَّ »إنَِّهُمَا لََعَُذَّ

ا الْخَرُ فكَََنَ يَمأشَِ باِلنَّمِيمَةِ«  مَّ
َ
لِ، وَأ تَتُُِ مِنَ الَْوأ ،   لَِ يسَأ بَةا خَذَ جَرِيدَةا رَطأ

َ
ثُمَّ أ

، لمَِ فَعَلأتَ هَذَا؟  ِ ٍ وَاحِدَةا، قَالوُا: ياَ رسَُولَ اللََّّ ، فَغَرَزَ فِِ كُُِّ قَبِأ ِ فَينأ هَا نصِأ فَشَقَّ
فُ عَنأهُمَا مَا لمَأ يَيأبسََا« قَالَ:     [متفق عليه] -[ صحيح] .»لعََلَّهُ يَُُفِّ

(105) – Ibn 'Abbas (må Allah vara nöjd med honom) 

berättade: "Att profeten صلى الله عليه وسلم passerade två gravar och sa: 'De 

straffas säkerligen, men de straffas inte för något [folk anser 

vara] allvarligt. En av dem skyddade inte sig mot urin, och 

den andre gick omkring och skvallrade." Sedan tog han ett 

palmblad, delade det i två delar och placerade dem på 

vardera grav. Folket sa: "Allahs sändebud! Varför gjorde du 

detta?" Han sa: "Förhoppningsvis mildras deras straff så  

länge de inte torkar."  [Autentisk]  - [Al-Bukhari och Muslim] 



 
  

 
 

201 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم gick förbi två gravar och sa att personerna 

i dessa två gravar straffas, men de straffas inte för något 

som ni anser vara särskilt allvarligt, men det är säkerligen 

allvarligt hos Allah. Ena av dem brukade inte bry sig om 

att skydda sin kropp och klädsel från urin då han utförde 

sina behov. Den andre brukade gå runt och skvallra till 

folk, så han spred det andra hade sagt då han ville åsamka 

skada, splittring och fiendskap bland folk. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Skvaller och att strunta i att skydda sig från urin 

är från de större synderna och anledningarna till 

straffet i graven.   

2. Allah visar profeten صلى الله عليه وسلم vissa saker från det 

fördolda, som gravens straff, för att påvisa 

hans sanna profetskap.   

3. Att ta ett palmblad, dela den och placera den på 

en grav är en handling som är specifik för 

profeten صلى الله عليه وسلم, eftersom Allah underrättade honom 

om personerna tillstånd i graven. Någon annan 

kan inte göra samma sak eftersom han inte vet 

vilket tillstånd de begravda har.  

(3010)  



 
  

 
 

202 

Innan profeten صلى الله عليه وسلم klev in på toaletten brukade han säga: 'Allahumma inna a'udhu bika minal-khubuthi wal-khaba´ith' (Allah! Jag söker skydd hos dig mot de manliga och kvinnliga djävlarna) 

نسٍَ رضي الله عنه قَألَ: كََنَ النَّبُِِّ صَلىَّ الُله عَليَأهِ وسََلَّمَ إذَِا دَخَلَ    –   ( 106)   
َ
عَنأ أ

عُوذُ بكَِ مِنَ الخبُُثِ وَالخبََائثِِ« الخلًَءََ قَالَ:  
َ
  [ متفق عليه ]   - [  صحيح ]  . »اللَّهُمَّ إِنِِّ أ

(106) – Anas (må Allah vara nöjd med honom) berättade: 

"Innan profeten صلى الله عليه وسلم klev in på toaletten brukade han säga: 

'Allahumma inna a'udhu bika minal-khubuthi wal-

khaba´ith' (Allah! Jag söker skydd hos dig mot de manliga 

och kvinnliga djävlarna)."  [Autentisk]  - [Al-Bukhari och Muslim] 

Förklaring 

När profeten صلى الله عليه وسلم ville kliva in på en plats för att 

utföra sina behov, urin eller avföring, brukade han 

söka skydd hos Allah och vända sig till honom för att 

skyddas från de manliga och kvinnliga djävlars 

ondska. "Al-khubuth wal-khaba'ith" har även tolkats 

som ondska och orenligheter. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Det är rekommenderat att säga denna åkallan 

innan man går in på toaletten.   

2. Alla varelser är i ständigt behov av sin Herre 

för att få skydd mot det som skadar dem.  

(3150)  



 
  

 
 

203 

Siwak renar munnen och behagar Herren 

عن عَئشة رضي الله عنها قالت: قال رسول الله صلى الله عليه   –  (107) 
«وسلم:  هَرَةٌ للِأفَمِ، مَرأضَاةٌ للِرَّبِّ وَاكُ مَطأ   [رواه النسائي وأحمد] -[ صحيح]  .»السِّ

(107) – 'A'ishah (må Allah vara nöjd med henne) berättade 

att Allahs sändebud  sa: "Siwak renar munnen och behagar 

Herren".  [Autentisk]  - [Återberättad av an-Nasa'i och Ahmad] 

Förklaring 

Profeten  berättar att rena tänderna med arakträdets 

kvist, eller liknande, renar munnen från orenheter och 

dålig lukt. Detta är en anledning till varför Allah blir nöjd 

med tjänaren då det är en form av lydnad till Honom och 

att besvara Hans påbud. Ännu en anledning till det är den 

hygien detta medför, vilket är något Allah älskar. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Siwak-brukandets dygd och profetens  

uppmaning till sitt samfund att använda den ofta.   

2. Det är bäst att använda arakträdets kvistar när 

man man gör rent munnen med siwak. Att 

använda tandborste och tandkräm uppfyller 

också detta syfte.  

(3588)  

 



 
  

 
 

204 

Profeten صلى الله عليه وسلم brukade rengöra sin mun med Siwak när han steg upp på natten 

فَةَ رضي الله عنه قَالَ: كََنَ النَّبُِِّ صَلىَّ الُله عَليَأهِ وسََلَّمَ   –  (108)  عَنأ حُذَيأ
وَاكِ.   [متفق عليه] -[ صحيح ] إذَِا قَامَ مِنَ اللَّيألِ يشَُوصُ فَاهُ باِلسِّ

(108) – Hudhayfah (må Allah vara nöjd med honom) 

berättade att: "Profeten صلى الله عليه وسلم brukade rengöra sin mun 

med Siwak när han steg upp på natten."  [Autentisk] - [Al-

Bukhari och Muslim] 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم brukade ofta använda Siwak och 

rekommenderade det, särskilt vid vissa tillfällen. När 

han steg upp på natten brukade han gnugga och rengöra 

sin mun med Siwak. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Det är extra viktigt och särskilt föreskrivet att 

använda Siwak efter nattsömn, eftersom sömn 

tenderar att förändra andedräkten, och Siwak är 

ett ett sätt att avlägsna detta och rena munnen.   

2. Det är föreskrivet att använda Siwak när en 

dålig andedräkt uppstår, baserat på Hadithen.   

3. Bra hygien är alltid föreskrivet, vilket är en del 

av profetens صلى الله عليه وسلم Sunnah och ädla karaktär.   

4. Siwak ska användas i hela munnen, inklusive 

tänder, tandkött och tunga.   



 
  

 
 

205 

5. Siwak är en pinne från Arakträdet eller liknande 

och används för att rengöra och fräscha upp 

munnen och tänderna, och avlägsna dålig lukt.  

(3063)  
Varje muslim är skyldig att utföra den större tvagningen en gång i veckan; då ska han tvätta sitt huvud och sin kropp 

»حَقٌّ  عن أبِ هريرة قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم:    –   (109) 
سَهُ وجََسَدَهُ«

أ
سِلُ فِيهِ رَأ ا، يَغأ ما يَّامٍ يوَأ

َ
تسَِلَ فِِ كُُِّ سَبأعَةِ أ نأ يَغأ

َ
لِمٍ أ  .عََلَ كُُِّ مُسأ

  [متفق عليه] -[ صحيح]

(109) – Abu Hurayrah (må Allah vara nöjd med 

honom) berättade att Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم sa: "Varje 

muslim är skyldig att utföra den större tvagningen en 

gång i veckan; då ska han tvätta sitt huvud och sin 

kropp." [Autentisk] - [Al-Bukhari och Muslim] 

Förklaring 

Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم berättar att varje mogen och 

tillräknelig muslim är skyldig att utföra den större 

tvagningen en gång i veckan. Då ska han tvätta sitt huvud 

och sin kropp för att bli ren. Fredag är dagen som han bör 

tvätta sig under, vilket vissa rapporteringar tyder på. Att 

tvätta sig på fredagen innan fredagsbönen är starkt 

rekommenderat, även om han exempelvis tvättat sig på 

torsdagen. Det som indikerar att det inte är obligatoriskt att 

tvätta sig på fredagen är 'A'ishahs utlåtande: "Folket 

brukade arbeta, och när de begav sig till fredagsbönen kom 

de i det tillståndet som de arbetade i. Så det sades till dem: 



 
  

 
 

206 

'Om ni ändå kunde tvätta er innan' (återberättad av al-

Bukhari)." Och i en annan rapportering från honom nämns 

det att de luktade illa, det vill säga luktade svett och 

liknande. Trots det sades det ändå till dem "Om ni ändå 

kunde tvätta er innan", så detta gäller andra ännu mer. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Islam lägger stor vikt vid renlighet och hygien.   

2. Att tvätta sig inför bönen på fredagen är starkt 
rekommenderat.   

3. Huvudet nämndes i synnerhet för att betona 
det, fastän det egentligen är en del av kroppen.   

4. Varje person som luktar illa måste tvätta sig för 
att andra människor inte ska ta skada av det.   

5. Fredag är den mest rekommenderade dagen 
för att tvätta sig på grund av dess dygd.  

(65084)  
Fem saker räknas till det naturliga tillståndet: omskärelse, att avlägsna könshåret, att klippa mustaschen, att klippa naglarna, och att avlägsna håret i armhålan 

النبِِّ صلى الله عليه   –  (110)  اللََّّ عنه: سمعتُ  أبِِ هريرة رضي  عن 
يقول:   وتقليمُ  وسلم  اربِِ  الشَّ وقصُّ  والِستحدادُ  الِختَانُ  خَسٌ:  رَةُ  »الفِطأ

  [متفق عليه] -[ صحيح] .الْظفارِ وَنَتأفُ الْباَطِ« 

(110) – Abu Hurayrah (må Allah vara nöjd med honom) 

berättade att han hörde profeten صلى الله عليه وسلم säga: "Fem saker 

räknas till det naturliga tillståndet: omskärelse, att 

avlägsna könshåret, att klippa mustaschen, att klippa 



 
  

 
 

207 

naglarna, och att avlägsna håret i armhålan."     [Autentisk] 

- [Al-Bukhari och Muslim] 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم tydliggör att det finns fem handlingar 

som är en del av islam och sändebudens väg: 

1. Omskärelse: Att avlägsna förhuden på pojkarnas 

könsorgan, och en del av klitoris förhud på flickors 

könsorgan. 

2. Att avlägsna könshår: att raka bort könshåret 

som växer runt könsorganen. 

3. Att klippa mustaschen: att trimma mustaschen 

så att överläppen syns. 

4. Klippa naglarna. 

5. Avlägsna håret i armhålan. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Sändebudens väg som Allah älskar och är nöjd med 

förespråkar perfektion, renlighet och skönhet.   

2. Det är föreskrivet att vara mån om dessa 

handlingar och att inte försumma dem.   

3. Dessa handlingar har både världsliga och 

religiösa nyttor, bland annat att de förbättrar 

ens utseende, gör en uppmärksam på renlighet 



 
  

 
 

208 

och kroppshygien, urskiljer en från de otrogna 

och iakttar Allahs befallning.   

4. I andra Haditherna förekommer andra handlingar 

som beskrivs vara en del av det naturliga tillståndet 

utöver dessa fem, bland annat att låta skägget växa, 

använda Siwak (naturlig tandborste).  

(3144)  
Jag var en person som ständigt utsöndrade försats. Jag skämdes för att fråga profeten صلى الله عليه وسلم med hänsyn till hans dotters position [som min fru]. Därför sa jag åt al-Miqdad att fråga honom om detta. Han صلى الله عليه وسلم svarade: 'Han ska tvätta sitt könsorgan och tvaga sig 

يِِ   –   (111)  تَحأ سأ
َ
اءا وَكُنأتُ أ ٍّ رضي الله عنه قَالَ: كُنأتُ رجَُلًا مَذَّ عَنأ عََلِ

ودَِ  سأ
َ دَادَ بأنَ الْأ أمِقأ مَرأتُ ال

َ
لَ النَّبَِِّ صَلىَّ الُله عَليَأهِ وسََلَّمَ لمَِكََنِ ابأنتَِهِ فَأ

َ
أ سأ

َ
نأ أ

َ
أ

لَُِ فَقَالَ:  
َ
«فَسَأ

ُ
أ سِلُ ذَكَرَهُ وَيَتَوضََّ   .»يَغأ

: فَقَالَ:    وَاغأسِلأ ذَكَرَكَ«وَللِبُخَاريِّ
أ
أ   [متفق عليه] -[ صحيح]  .»توَضََّ

(111) – 'Ali (må Allah vara nöjd med honom) sa: "Jag var 

en person som ständigt utsöndrade försats. Jag skämdes för 

att fråga profeten صلى الله عليه وسلم med hänsyn till hans dotters position 

[som min fru]. Därför sa jag åt al-Miqdad att fråga honom 

om detta. Han صلى الله عليه وسلم svarade: 'Han ska tvätta sitt könsorgan 

och tvaga sig.'" En annan version av Hadithen hos al-

Bukhari lyder: "Tvaga dig och tvätta ditt könsorgan."  
[Autentisk]  - [Al-Bukhari och Muslim] 

Förklaring 

'Ali bin Abi Talib (må Allah vara nöjd med  honom) 

berättade att han ständigt brukade utsöndra försats. 



 
  

 
 

209 

Detta är en genomskinlig, tunn, och klibbig vätska som 

penisen utsöndrar vid sexuell upphetsning eller innan 

samlag. Han visste inte hur han skulle göra när det 

utsöndrats, och han skämdes att fråga profeten صلى الله عليه وسلم om 

detta själv då han var gift med profetens dotter, 

Fatimah. Han bad därför al-Miqdad bin al-Aswad att 

fråga profeten صلى الله عليه وسلم om detta. Han صلى الله عليه وسلم svarade att han ska 

tvätta sitt könsorgan och sedan tvaga sig. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Detta visar 'Ali bin Abi Talibs förträfflighet, då 

hans blygsamhet inte hindrade honom från att 

ställa frågan genom en mellanhand.   

2. Det är tillåtet att be någon annan söka en 

Fatwa å ens egna vägnar.   

3. Det är tillåtet att berätta för andra om något 

personligt som man kan skämmas över, om det 

finns något nytta med det.   

4. Försats är orent och måste sköljas bort från 

kropp och kläder.   

5. Utsöndringen av försats bryter tvagningen.   

6. Det är obligatoriskt att skölja både penis och 

pung, vilket har nämnts i en annan Hadith.  

(3348)  



 
  

 
 

210 

När Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم utförde Ghusl (större tvagningen) efter samlag sköljde han först händerna. Därefter tvagade han sig så som han tvagade sig inför bönen. Sedan tvättade han sig 

ِ صَلىَّ    –   ( 112)    : كََنَ رسَُولُ اللََّّ مِّ المؤمنين رضي الله عنها قَالتَأ
ُ
عَنأ عََئشَِةَ أ

لًَةِ، ثُمَّ    وضُُوءَهُ للِصَّ
َ
أ الُله عَليَأهِ وسََلَّمَ إذَِا اغأتسََلَ مِنَ الْنََابةَِ، غَسَلَ يدََيأهِ، وَتوَضََّ

فَاضَ عَليَأهِ المَاءَ  اغأتسََلَ، ثُمَّ يَُُلِّلُ بِيَدِهِ شَعَرَهُ، حَتََّّ إذَِ 
َ
تهَُ، أ رأوَى بشَََْ

َ
نَّهُ قَدأ أ

َ
ا ظَنَّ أ

ِ صَلىَّ   ناَ وَرسَُولُ اللََّّ
َ
غأتسَِلُ أ

َ
: كُنأتُ أ اتٍ، ثُمَّ غَسَلَ سَائرَِ جَسَدِهِ، وَقَالتَأ ثلًََثَ مَرَّ

ا.  يعا رفُِ مِنأهُ جَِْ   [ رواه البخاري ]   - [  صحيح ]  الُله عَليَأهِ وسََلَّمَ مِنأ إِناَءٍ وَاحِدٍ، نَغأ

(112) – 'A'ishah de troendes moder (må Allah vara 

nöjd med henne) sa: "När Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم utförde 

Ghusl (större tvagningen) efter samlag sköljde han 

först händerna. Därefter tvagade han sig så som han 

tvagade sig inför bönen. Sedan tvättade han sig, och 

strök fingrarna genom sitt hår. När han visste att hans 

hårbotten hade blivit blöt hällde han vatten på den tre 

gånger. Han tvättade därefter resten av kroppen." Och 

hon sa även: "Jag och Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم tvagade oss 

från ett och samma kärl som våra händer skopade 

[vatten] från." [Autentisk] - [Återberättad av al-Bukhari] 

Förklaring 

När profeten صلى الله عليه وسلم ville tvätta sig efter sexuell 

orenlighet började han med att tvätta händerna. Sedan 

tvagade han sig på samma sätt som han tvagade sig 

inför bönen, därefter hällde han vatten över kroppen. 



 
  

 
 

211 

Sedan strök han fingrarna genom sitt hår på huvudet, 

tills han visste att vattnet nått hans hårbotten, varpå han 

hällde vatten över huvudet tre gånger, och slutligen 

tvättade han resten av kroppen. Och 'A'ishah sa: "Jag 

och Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم tvagade oss från ett och samma 

kärl som våra händer skopade [vatten] från." 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Det rituella badet kan utföras på två sätt; ett som är 

tillräckligt, och ett som är fullständigt. Det 

tillräckliga sättet är att personen avser att rena sig, 

sedan sköljer han hela kroppen med vatten och 

sköljer munnen samt drar in vatten lätt i näsan och 

blåser ut det. Det fullständiga sättet är att tvätta sig 

som profeten صلى الله عليه وسلم tvättade sig i denna Hadith.   

2. Sexuell orenlighet omfattar situationer som 

medfört utlösning och även sexuellt umgänge 

där utlösning inte har skett.   

3. Det är tillåtet för en partner att se sin partners 

privata delar, och att de badar från samma badkar.  

(3316)  

 

 



 
  

 
 

212 

'Det hade räckt om du hade gjort så här', och slog med sina handflator i marken en gång, strök vänster hand över den högra, strök sina händers ovansida och strök sitt ansikte 

ارِ بنِ ياسٍِْ رضي الله عنه قال: بَعَثَنِِ رسَُولُ الِله صَلىَّ    –   ( 113)    عَنأ عَمَّ
عِيدِ كَمَا   أمَاءَ، فَتَمَرَّغأتُ فِِ الصَّ جِدِ ال

َ
نبَأتُ فَلمَأ أ جأ

َ
الُله عَليَأهِ وسََلَّمَ فِِ حَاجَةٍ، فَأ

تَيأتُ النَّبَِِّ صَلىَّ الُله عَليَأهِ وَ 
َ
ابَّةُ ثُمَّ أ غُ الَِّ »إِنَّمَا  سَلَّمَ، فَذَكَرأتُ ذَلكَِ لَُِ فَقَالَ:  تَمَرَّ

نأ تَقُولَ بِيَدَيأكَ هَكَذَا« 
َ
فِيكَ أ بَةا وَاحِدَةا،    كََنَ يكَأ رأضَ ضََأ

َ ثُمَّ ضَََبَ بِيَدَيأهِ الْأ
هَهُ.  يأهِ وَوجَأ َمِيِن، وَظَاهِرَ كَفَّ مَالَ عََلَ الَأ   [ متفق عليه ]   - [  صحيح ]  ثُمَّ مَسَحَ الشِّ

(113) – 'Ammar bin Yasir (må Allah vara nöjd med 

honom) sa: Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم skickade mig på ett ärende. 

Jag blev sexuellt oren och hittade inget vatten, så jag 

rullade mig på marken, på samma sätt som djur gör. Jag 

kom därefter till profeten صلى الله عليه وسلم och berättade för honom om 

detta, varpå han sa: 'Det hade räckt om du hade gjort så 

här', och slog med sina handflator i marken en gång, strök 

vänster hand över den högra, strök sina händers ovansida 

och strök sitt ansikte."  [Autentisk]  - [Al-Bukhari och Muslim] 

Förklaring  

Profeten صلى الله عليه وسلم skickade 'Ammar bin Yasir (må Allah 

vara nöjd med honom) på en resa för ett ärende. Han 

hamnade i ett sexuellt orent tillstånd, antingen på grund 

av samlag eller utlösning, men fann inte vatten för att 

tvätta sig. Han kände inte till Tayammum (torr 

tvagning) för att lyfta det sexuella orena tillståndet, utan 

trodde enbart det kunde utföras vid ett mindre orent 



 
  

 
 

213 

tillstånd. Därför försökte han komma fram till en 

slutsats på egen hand. Han tänkte att eftersom vissa 

kroppsdelar kunde strykas med jord för Tayammum vid 

ett mindre orent tillstånd, måste därför hela kroppen 

kunna strykas med jord vid ett större orent tillstånd, i 

motsvarighet med vattnets brukande. Han vände sig av 

den anledningen i jord, tills det nådde hela kroppen, 

varpå han bad. När han kom till profeten صلى الله عليه وسلم nämnde han 

detta för honom, för att se om han hade resonerat rätt 

eller inte. Profeten صلى الله عليه وسلم förklarade då för honom hur han 

skulle rena sig både från större och mindre orenlighet; 

mindre som efter urinering, större som vid ett orent 

tillstånd på grund av samlag. Han ska slå på jorden en 

gång, och sedan torka sin vänstra hand på sin högra, och 

på händernas ovandel och på ansiktet. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Vatten ska eftersökas innan Tayammum.   

2. Det är föreskrivet att göra Tayammum om man 

inte hittar vatten.   

3. Tayammum utförs för större såväl som mindre 

orenlighet.  

(3461)  

 



 
  

 
 

214 

Låt dem vara. Jag tog på mig dem i ett rent tillstånd 

عَنأ المُغِيَْةِ رضي الله عنه قَالَ: كُنأتُ مَعَ النَّبِِِّ صَلىَّ الُله عَليَأهِ   –   (114) 
فَقَالَ:   يأهِ،  خُفَّ نأزِعَ 

َ
لِْ وَيأتُ  هأ

َ
فَأ سَفَرٍ،  فِِ  دأخَلأتهُُمَا  وسََلَّمَ 

َ
أ فَإِنِِّ  هُمَا،  »دَعأ

 » ِ   [متفق عليه] -[ صحيح]  فَمَسَحَ عَليَأهِمَا. طَاهِرَتيَنأ

(114) – Al-Mughirah (må Allah vara nöjd med honom) 

berättade: "Jag var med profeten صلى الله عليه وسلم på en resa. När jag 

böjde mig ned för att ta av honom läderstrumporna sa han: 

'Låt dem vara. Jag tog på mig dem i ett rent tillstånd', varpå 

han strök ovanpå dem."  [Autentisk]  - [Al-Bukhari och Muslim] 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم var på en resa och tvagade sig. När han 

nådde delen då fötterna tvättas, sträckte Al-Mughirah bin 

Shu'bah (må Allah vara nöjd med honom) sina händer 

för att ta av lädersockorna från profeten صلى الله عليه وسلم så att han 

skulle kunna tvätta sina fötter. Profeten صلى الله عليه وسلم sa: "Låt dem 

vara, och ta inte av dem. Jag satte på mig lädersockorna 

i ett rituellt rent tillstånd." Så profeten صلى الله عليه وسلم strök ovanför 

sina lädersockor, istället för att tvätta sina fötter. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Det är föreskrivet att stryka ovanför 

läderstrumporna när man tvagar sig från ett 

mindre rituellt orent tillstånd. Vad gäller att 

tvätta sig från ett större rituellt tillstånd så 

måste fötterna tvättas.   



 
  

 
 

215 

2. Lädersockorna ska strykas en gång på ovansidan 

med blöta händer, och inte på dess undersida.   

3. För att kunna stryka över läderstrumpor så måste 

de vara påsatta efter en fullständig tvagning där 

fötter har tvättats med vatten. Läderstrumporna 

måste vara rena från orenheter, täcka de delar av 

fötterna som måste tvättas under tvagning, och 

kan strykas då en person befinner sig i ett mindre 

rituellt orent tillstånd, och inte från sexuell 

orenhet. Lädersockorna får strykas under den 

tiden som religionen fastställt, vilket är ett dygn 

för den bosatte, och tre dygn för den resande.   

4. Annat som täcker fötter, så som strumpor och 

liknande, har samma bestämmelse som 

läderstrumpor. Därför är det också tillåtet att 

stryka över dessa.   

5. Profetens صلى الله عليه وسلم vackra uppförande och 

undervisning. Han hindrade inte endast al-

Mughirah från att avlägsna strumporna, utan 

han förklarade även anledningen till det; att 

han hade satt på sig dem i ett rent tillstånd. På 

så sätt kunde al-Mughirah känna sig lugn och 

även känna till bestämmelsen.  
(3014)  



 
  

 
 

216 

det där en ven. Håll dig borta från bönen i det antalet dagar som du brukade ha menstruation under, tvätta dig därefter och be 

بِِ    –   (115) 
َ
أ بنِأتَ  فَاطِمَةَ  نَّ 

َ
أ عنها  الله  رضي  المؤمنين  مِّ 

ُ
أ عََئشَِةَ  عَنأ 

هُرُ،   طأ
َ
تَحَاضُ فلًََ أ سأ

ُ
: إنِِِّ أ لتَِ النَّبَِِّ صَلىَّ الُله عَليَأهِ وسََلَّمَ قَالتَأ

َ
حُبَيأشٍ سَأ

لًَةَ؟ فَقَالَ:   دَعُ الصَّ
َ
فَأ

َ
يَّامِ  أ

َ
رَ الْ لًَةَ قَدأ قٌ، وَلكَِنأ دَعِِ الصَّ إِنَّ ذَلكِِ عِرأ »لَِ، 

 » يضِيَن فِيهَا، ثُمَّ اغأتسَِلِِ وصََلِِّ   [متفق عليه] -[ صحيح] .الَّتِِ كُنأتِ تََِ

(115) – 'A'ishah de troendes moder (må Allah vara nöjd 

med henne) berättar att Fatimah bint Abi Hubaysh sa då 

hon frågade profeten صلى الله عليه وسلم: "Allahs sändebud! Jag är en 

kvinna som har konstanta mellanblödningar, så jag inte blir 

ren. Ska jag hålla mig borta från bönen?" Han sa: ”Nej, det 

där en ven. Håll dig borta från bönen i det antalet dagar som 

du brukade ha menstruation under, tvätta dig därefter och 

be."  [Autentisk]  - [Al-Bukhari och Muslim] 

Förklaring 

Fatimah bint Hubaysh frågade profeten صلى الله عليه وسلم sägande: 

"Jag slutar inte att blöda, och det fortsätter även blöda när 

jag inte har menstruation. Räknas det som menstruation, 

varefter jag borde hålla mig borta från att be?" Profeten صلى الله عليه وسلم 

berättade för henne att "Det är en mellanblödning, som 

kommer från en ven som inte är kopplad till livmodern, 

och alltså inte menstruationsblod. När tiden för din 

menstruation kommer, som din månadscykel vanligtvis 

följde innan du drabbades av mellanblödningar, ska du 



 
  

 
 

217 

inte be, fasta eller göra det som menstruerande ska avhålla 

sig från under deras period. När denna tidsperiod är över 

har du blivit ren från menstruationen. Tvätta platsen som 

blodet kommer ifrån, och sedan tvätta hela kroppen för att 

uppnå ett rituellt rent tillstånd. Därefter ska du be." 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Kvinnan måste ta ett rituellt bad när hennes 

menstruation är över.   

2. Kvinnan som har mellanblödningar måste 

utföra bönen.   

3. Menstruation: är naturligt blod som kommer från 

livmodern, ut genom vaginan, under särskilda 

dagar som kommer till den könsmogna kvinnan.   

4. Mellanblödning: blod som kommer utanför 

menstruationscykeln, från livmoderns utsida 

och inte från dess insida.   

5. Skillnaden mellan menstruationsblod och 

mellanblödning är att menstruationsblod är 

mörkt, tjockt och har en odör. Mellanblödning 

är istället ljus, tunn och utan odör.  

(3029)  

 



 
  

 
 

218 

Om någon av er känner något i magen och tvekar ifall något har kommit ut ur honom eller inte, ska han inte lämna moskén förrän han hör ett ljud eller känner en odör 

بِِ هُرَيأرَةَ رضي الله عنه قَالَ: قَالَ رسَُولُ الِله صَلىَّ الُله عَليَأهِ  عَنأ    –   ( 116)   
َ
أ

مأ لَِ،  وسََلَّمَ:  
َ
ءٌ أ خَرَجَ مِنأهُ شََأ

َ
كََُ عَليَأهِ أ شأ

َ
نِهِ شَيأئاا، فَأ حَدُكُمأ فِِ بَطأ

َ
»إذَِا وجََدَ أ

دَ رِيُاا«  وأ يََِ
َ
تاا، أ مَعَ صَوأ جِدِ حَتََّّ يسَأ أمَسأ   [ رواه مسلم ]   - [  صحيح ]  . فلًََ يَُأرجَُنَّ مِنَ ال

(116) – Abu Hurayrah (må Allah vara nöjd med 

honom) berättade att Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم sa: "Om 

någon av er känner sig [gasig] i magen och tvekar ifall 

något har kommit ut ur honom eller inte, ska han inte 

lämna moskén förrän han hör ett ljud eller känner en 

odör." [Autentisk] - [Återberättad av Muslim] 

Förklaring  

Profeten صلى الله عليه وسلم tydliggör att om en bedjande känner 

något i sin mage och tvivlar ifall något har kommit ut 

eller ej, ska han inte lämna sin bön och avbryta den för 

att förnya sin tvagning förrän han är säker på att hans 

tvagning brutits. Detta kan han veta genom att han hör 

något ljud eller känner någon odör. Anledningen är att 

något man är övertygad om, inte upphävs genom något 

man är osäker på. I detta fall är han övertygad om sin 

renhet, och tvekar på om han brutit den. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Denna Hadith är från islams grundläggande 

principer och regler, vilket är: övertygelse kan 

inte upphävas genom tvivel, och grunden är att 



 
  

 
 

219 

något förblir som det var, till han är övertygad 

om det motsatta.   

2. Tvivel påverkar inte renlighet och tvagning, 
och den bedjande förblir på sin renlighet så 
länge han inte är övertygad om att den brutits.  

(65083)  
Om en hund dricker ur något av era kärl, ska det tvättas sju gånger 

بِِ هُرَيأرَةَ رضي الله عنه قَالَ: إِنَّ رسَُولَ الِله صلى الله عليه   –  (117) 
َ
عَنأ أ

ا«وسلم قَالَ:   سِلأهُ سَبأعا حَدِكُمأ فَلأيَغأ
َ
  .»إذَِا شََِبَ الأكَِأبُ فِِ إِناَءِ أ

  [متفق عليه] -[ صحيح]  .» أولِهُنَّ بالتُُاب«ولمسلم:  

(117) – Abu Hurayrah (må Allah vara nöjd med 

honom) berättade att Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم sa: "Om en 

hund dricker ur något av era kärl, ska det tvättas sju 

gånger." [Autentisk] - [Al-Bukhari och Muslim] 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم sa att kärlet ska tvättas sju gånger om en 

hund har doppat sin tunga i den. Den första tvätten bör vara 

med jord, följt av vatten, för att garantera att hundsalivens 

orenhet och skadliga effekter fullständigt försvinner. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Hundsaliv är väldigt orent.   

2. När en hund slickar i en skål blir både skålen 
och vattnet i den orena.   

3. Rening med jord och att det tvättas sju gånger 
om är specifikt för att rena från hundens saliv, 



 
  

 
 

220 

och ska inte göras med dess urin, avföring eller 
andra orenheter som kommer från hunden.   

4. Hur man tvättar en skål med jord: man blandar 
vatten med jord i skålen och sedan rengörs 
skålen med denna blandning.   

5. Hadithen gäller till synes alla hundar, även de som 
är tillåtna att ha, såsom jakthundar, vakthundar och 
vallhundar.   

6. Tvål och andra rengöringsmedel ersätter inte 
jord, eftersom profeten صلى الله عليه وسلم specifikt nämnde jord.  

(3143)  
Om bönekallaren säger: 'Allahu akbar, Allahu akbar' (Allah är större, Allah är större), och någon av er svarar: 'Allahu akbar, Allahu akbar' (Allah är större, Allah är större) 

عن عمر بن الخطاب رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله    –   ( 118)   
بَُِ الُله  عليه وسلم:   كأ

َ
حَدُكُمُ: الُله أ

َ
، فَقَالَ أ بَُِ كأ

َ
بَُِ الُله أ كأ

َ
أمُؤذَِّنُ: الُله أ »إذَِا قَالَ ال

شأ 
َ
نأ لَِ إِلََِ إلَِِّ الُله، ثُمَّ قَالَ: أ

َ
هَدُ أ شأ

َ
نأ لَِ إِلََِ إلَِِّ الُله، قَالَ: أ

َ
هَدُ أ شأ

َ
، ثُمَّ قَالَ: أ بَُِ كأ

َ
هَدُ  أ

ا رسَُولُ اللهِ  دا نَّ مُُمََّ
َ
لًَةِ،  أ ا رسَُولُ الِله، ثُمَّ قَالَ: حَََّ عََلَ الصَّ دا نَّ مُُمََّ

َ
هَدُ أ شأ

َ
، قَالَ: أ

ةَ إلَِِّ   لَ وَلَِ قُوَّ ةَ إلَِِّ باِلِله، ثُمَّ قَالَ: حَََّ عََلَ الأفَلًَحِ، قَالَ: لَِ حَوأ لَ وَلَِ قُوَّ قَالَ: لَِ حَوأ
بَُِ اللهُ  كأ

َ
، ثُمَّ قَالَ: لَِ إِلََِ إلَِِّ الُله،    باِلِله، ثُمَّ قَالَ: الُله أ بَُِ كأ

َ
بَُِ الُله أ كأ

َ
، قَالَ: الُله أ بَُِ كأ

َ
أ

نََّةَ«    [ رواه مسلم ]   - [  صحيح ]  . قَالَ: لَِ إِلََِ إلَِِّ الُله مِنأ قَلأبِهِ دَخَلَ الْأ

(118) – 'Umar bin al-Khattab (må Allah vara nöjd med 

honom) berättade att Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم sa: "Om 

bönekallaren säger: 'Allahu akbar, Allahu akbar' (Allah 

är större, Allah är större), och någon av er då  svarar: 



 
  

 
 

221 

'Allahu akbar, Allahu akbar' (Allah är större, Allah är 

större), och böneutroparen sedan säger: 'Ash'hadu an la 

ilaha illallah' (jag vittnar att det inte finns någon sann gud 

utom Allah' och åhöraren svarar: 'Ash'hadu an la ilaha 

illallah' (Jag vittnar att det inte finns någon sann gud 

utom Allah), och böneutroparen därefter säger: 

'Ash'hadu anna Muhammadan rasulullah' (Jag vittnar att 

Muhammad är Allahs sändebud), och åhöraren svarar: 

'Ash'hadu anna Muhammadan rasulullah' (Jag vittnar att 

Muhammad är Allahs sändebud), och böneutroparen 

därpå säger: 'Hayya 'alas-salah' (kom till bönen!), och 

åhöraren svarar: 'La hawla wa la quwwata illa billah' 

(Det finns ingen rörelse eller styrka förutom via Allah), 

och böneutroparen sedan säger: 'Hayya 'alal-falah' (kom 

till framgången!), och åhöraren svarar: 'La hawla wa la 

quwwata illa billah' (Det finns ingen rörelse eller styrka 

förutom via Allah), och böneutroparen därefter säger: 

'Allahu akbar, Allahu akbar' (Allah är större, Allah är 

större), och åhöraren svarar: 'Allahu akbar, Allahu akbar' 

(Allah är större, Allah är större), och böneutroparen 

slutligen säger: 'la ilaha illallah' (Det finns ingen sann 

gud utom Allah), och åhöraren svarar: 'La ilaha illallah' 

(Det finns ingen sann gud utom Allah) - från hjärtat, 

träder han in i paradiset."  [Autentisk]  - [Återberättad av Muslim] 



 
  

 
 

222 

Förklaring 

Böneutropets syfte är att underrätta människor om 

att tiden för bönen kommit in. Det innehåller 

betydelsefulla ord som omfattar trosläran. 

I denna Hadith tydliggör profeten صلى الله عليه وسلم vad som är 

föreskrivet när någon hör böneutropet, vilket är att 

upprepa det bönekallaren säger. När bönekallaren säger 

"Allahu akbar" (Allah är större), svarar åhöraren "Allahu 

akbar" (Allah är större) och så vidare, förutom då han 

säger "Hayya alas-salah, hayya 'alal-falah" (skynda till 

bönen, skynda till framgång), för då svarar han "La 

hawla wa la quwwata illa billah" (det finns ingen rörelse 

eller styrka förutom via Allah). 

Profeten صلى الله عليه وسلم berättar att den som uppriktigt från 

hjärtat upprepar det bönekallaren säger kommer att 

träda in i paradiset. 

Betydelsen av de fraser som sägs under bönekallet 

är: "Allahu akbar": att han är större och väldigare än allt. 

"Ash'hadu an la ilaha illallah": det finns ingen som 

är värd dyrkan utom Allah. 

"Ash'hadu anna Muhammadan rasulullah": jag 

bekräftar och vittnar genom tal och hjärta att 

Muhammed är Allahs sändebud, som Allah skickat 

och det är obligatoriskt att lyda honom. 



 
  

 
 

223 

"Hayya 'alas-salah": kom till bönen. Åhörarens 

svar: "La hawla wa la quwwata illa billah": det finns 

inget sätt att undvika det som hindrar en från dyrkan, 

och det finns ingen styrka att utföra den eller någon 

kapacitet att göra något förutom med Allahs nåd. 

"Hayya 'alal-falah": kom till det som leder till framgång, 

vilket är att få träda in i paradiset och skonas elden. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Dygden i att repetera det bönekallaren säger, 

förutom vid de två fraserna där det sägs att man 

ska skynda sig till bön och framgång, då säger 

man "La hawla wa la quwwata illa billah".  

(65086)  
När ni hör böneutroparen ska ni upprepa det han säger. Hylla mig sedan 

نَّهُ سَمِعَ النَّبَِِّ  عَنأ    –   ( 119)   
َ
رِو بأنِ الأعَاصِ رضي الله عنها أ عَبأدِ الِله بأنِ عَمأ

أمُؤذَِّنَ فَقُولوُا مِثألَ مَا يَقُولُ، ثُمَّ صَلُّوا  صَلىَّ الُله عَليَأهِ وسََلَّمَ يَقُولُ:   تمُُ ال »إذَِا سَمِعأ
أوسَِيلةََ،   ا، ثُمَّ سَلوُا الَله لَِِ ال ا َّ صَلًَةا صَلىَّ الُله عَليَأهِ بهَِا عَشْأ ، فَإنَِّهُ مَنأ صَلىَّ عََلَ َّ عََلَ

نََّةِ، لَِ تنَأبَغِِ إلَِِّ   لةٌَ فِِ الْأ ِ
ناَ هُوَ،  فَإنَِّهَا مَنْأ

َ
كُونَ أ

َ
نأ أ

َ
رأجُو أ

َ
لِعَبأدٍ مِنأ عِباَدِ الِله، وَأ

فَاعَةُ«  أوسَِيلةََ حَلَّتأ لَُِ الشَّ لَ لَِِ ال
َ
  [ رواه مسلم ]   - [  صحيح ]  . فَمَنأ سَأ

(119) – 'Abdullah bin 'Amr bin al-'As (må Allah vara 

nöjd med honom) berättade att han hörde profeten صلى الله عليه وسلم 

säga: "När ni hör böneutroparen ska ni upprepa det han 

säger. Hylla mig sedan, för den som hyllar mig en gång 



 
  

 
 

224 

kommer Allah att hylla tio gånger om för det. Be 

därefter Allah att skänka mig al-Wasilah, för det är en 

nivå i paradiset som endast tillkommer en av Allahs 

tjänare, och jag hoppas att jag är honom. Den som ber 

om al-Wasilah till mig, kommer att få min medling."  
[Autentisk] - [Återberättad av Muslim] 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم uppmanade den som hörde böneutroparen 

att upprepa det han säger, bortsett från "Hayya 'alas-salah, 

hayya 'alal-falah" (Kom till bönen, kom till framgång), för 

då svarar man: "La hawla wa la quwwata illa billah" (Det 

finns ingen rörelse eller styrka förutom via Allah). 

Därefter ska han hylla profeten صلى الله عليه وسلم när han repeterat färdigt 

bönekallet, för den som hyllar honom en gång, kommer 

Allah att hylla tio gånger för det. Att Allah hyllar sin 

tjänare innebär att han prisar sin tjänare hos änglarna. 

Sedan beordrade han صلى الله عليه وسلم att man ber Allah om al-

Wasilah till honom صلى الله عليه وسلم, vilket är den högsta nivån i 

paradiset, och den tillkommer och lämpar inte för mer 

än en enda tjänare från Allahs tjänare, och han 

hoppades att det skulle vara han. Han صلى الله عليه وسلم sa detta endast 

av ödmjukhet, då denna höga nivå enbart är till en enda 

person, och den personen kan inte vara någon annan 

än honom صلى الله عليه وسلم, då han är den bästa skapelsen. 



 
  

 
 

225 

Slutligen förtydligade han صلى الله عليه وسلم att den som ber om al-

Wasilah till profeten صلى الله عليه وسلم, kommer att få hans medling. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Det är uppmanat att upprepa det böneutroparen 

säger.   

2. Förträffligheten i att hylla profeten صلى الله عليه وسلم efter att 

man repeterat bönekallet.   

3. Det är uppmanat att be Allah om al-Wasilah till 

profeten صلى الله عليه وسلم efter att man har hyllat honom.   

4. Betydelsen av al-Wasilah och dess höga nivå, 

då den inte tillkommer mer än en enda tjänare.   

5. Profetens صلى الله عليه وسلم förträfflighet då han har särskilts 

med denna höga nivå.   

6. Den som ber Allah om al-Wasilah till profeten 

   .kommer att få hans medling صلى الله عليه وسلم

7. Profetens صلى الله عليه وسلم ödmjukhet då han bad sitt 

samfund att be för att han ska få den där nivån, 

fastän den ska ges till honom.   

8. Allahs otroliga godhet och nåd, då en god 

handling multipliceras med tio.  

(65087)  

 



 
  

 
 

226 

Han som, efter han hört bönekallet, säger: 'Ash-hadu an la ilaha illallah, wahdahu la sharika lah, wa ash-hadu anna Muhammadan 'abduhu wa rasuluh. Raditu billahi Rabba, wa bi Muhammadin rassla, wa bil -islami dina' (Jag bär vittne att det inte finns någon sann gud utom Allah, ensam utan partner, och att Muhammed är Allahs tjänare och sändebud. Jag är nöjd med Allah som Herre, Muhammed som sändebud, och islam som religion) - kommer att få sin synd förlåten 

بِِ وَقَّاصٍ رضي الله عنه عَنأ رسَُولِ الِله صَلىَّ الُله   –   (120) 
َ
دِ بأنِ أ عَنأ سَعأ

قَالَ:   نَّهُ 
َ
أ وسََلَّمَ  الُله  عَليَأهِ  إلَِِّ  إِلََِ  لَِ  نأ 

َ
أ هَدُ  شأ

َ
أ أمُؤذَِّنَ  ال مَعُ  يسَأ حِيَن  قَالَ  »مَنأ 

دٍ   وَبمُِحَمَّ رَبًّا  باِلِله  رضَِيتُ  وَرسَُولُُِ،  عَبأدُهُ  ا  دا مُُمََّ نَّ 
َ
وَأ لَُِ،  يكَ  شََِ لَِ  دَهُ  وحَأ

لًَمِ دِيناا، غُفِرَ لَُِ ذَنأبُهُ« سِأ ، وَباِلْأ   [رواه مسلم] -[ صحيح]  .رسَُولِا

(120) – Sa'd bin Abi Waqqas (må Allah vara nöjd med 

honom) berättade att Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم sa: "Han som, 

efter han hört bönekallet, säger: 'Ash-hadu an la ilaha 

illallah, wahdahu la sharika lah, wa ash-hadu anna 

Muhammadan 'abduhu wa rasuluh. Raditu billahi Rabba, 

wa bi Muhammadin rassla, wa bil-islami dina' (Jag bär 

vittne att det inte finns någon sann gud utom Allah, ensam 

utan partner, och att Muhammed är Allahs tjänare och 

sändebud. Jag är nöjd med Allah som Herre, Muhammed 

som sändebud, och islam som religion) - kommer att få 

sin synd förlåten."  [Autentisk]  - [Återberättad av Muslim] 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم berättar att han som, efter han hört 

bönekallet, säger: "Ash-hadu an la ilaha illallah, 

wahdahu la sharika lah", det vill säga jag bekräftar, 

erkänner och förkunnar att det inte finns någon som 

dyrkas i sanning utom Allah, och att alla som dyrkas vid 

hans sida är falska, "wa anna Muhammaden 'abduhu wa 

rasuluh", det vill säga att han är en tjänare, som därför 



 
  

 
 

227 

inte ska dyrkas, och ett sändebud, varför han inte ska 

förnekas, "raditu billahi Rabba", det vill säga jag är nöjd 

med hans herrskap, gudomlighet, namn och egenskaper, 

"wa bi Muhammadin rasula", det vill säga att jag är nöjd 

med allt han kommit med och förkunnat till oss, "wa bil-

islam", det vill säga att jag är nöjd med alla islams 

bestämmelser, påbud och förbud, "dina" det vill säga 

religion, troslära och underkastelse, "kommer att få sin 

synd förlåten", det vill säga de mindre synderna. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Att säga denna åkallan efter att man hört 

bönekallet leder till att synder stryks bort.  

(6272)  
Hör du böneropet?' Varpå den blinda mannen svarade jakande. Då sa han صلى الله عليه وسلم: 'Besvara det då.' 

تََ النَّبَِِّ صَلىَّ الُله عَليَأهِ وسََلَّمَ رجَُلٌ    –   ( 121)   
َ
عن أبِ هريرة رضي الله عنه قال: أ

لَ رسَُولَ الِله  
َ
جِدِ، فَسَأ أمَسأ مََّ، فَقَالَ: ياَ رسَُولَ الِله، إِنَّهُ ليَأسَ لِِ قَائدٌِ يَقُودُنِِ إِلََ ال عأ

َ
أ

صَ لَُِ   نأ يرُخَِّ
َ
ا وَلََّ دَعََهُ، فَقَالَ:  صَلىَّ الُله عَليَأهِ وسََلَّمَ أ صَ لَُِ، فَلَمَّ َ فِِ بيَأتِهِ، فَرخََّ فَيُصَلِِّ

لًَة؟ِ«  مَعُ النِّدَاءَ باِلصَّ ، قَالَ:    »هَلأ تسَأ « فَقَالَ: نَعَمأ جِبأ
َ
  [ رواه مسلم ]   - [  صحيح ]  . »فأَ

(121) – Abu Hurayrah (må Allah vara nöjd med honom)  

berättade: "En blind man kom till profeten och sa: 'Allahs 

sändebud! Jag har inte någon som kan ledsaga mig till 

moskén.' Han bad Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم om tillåtelse att be 

hemma, så han tillät honom. När mannen gick därifrån, 



 
  

 
 

228 

återkallade profeten honom och sa: 'Hör du böneropet?' 

Varpå den blinda mannen svarade jakande. Då sa han صلى الله عليه وسلم: 

'Besvara det då.'"  [Autentisk]  - [Återberättad av Muslim] 

Förklaring 

En blind man kom till profeten صلى الله عليه وسلم och sa: "Allahs 

sändebud! Jag har ingen som kan hjälpa mig att komma till 

moskén under de fem bönerna', då han ville att profeten صلى الله عليه وسلم 

skulle ge honom tillåtelse att inte behöva be i församlingen. 

Profeten صلى الله عليه وسلم gav honom tillåtelse till det, och när mannen 

begav sig iväg kallade han tillbaka honom och sa: "Hör du 

böneropet?", varpå mannen svarade jakande. Då sa han صلى الله عليه وسلم: 

"Besvara då den som kallar till bönen." 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Församlingsbönen är obligatorisk, eftersom 

dispens endast efterfrågas från något som är 

en plikt.   

2. Att han sa "besvara det då" till den som hör 

böneropet tyder på att församlingsbönen är 

obligatorisk, eftersom befallningar i regel 

fordrar att det som beordras är obligatoriskt.  

(11287)  

 



 
  

 
 

229 

Tror ni att en person hade haft någon smuts på sig om han hade haft en flod utanför sin dörr som han badade i fem gånger om dagen? 

ِ صَلىَّ الُله عَليَأهِ   –  (122)  نَّهُ سَمِعَ رسَُولَ اللََّّ
َ
بِِ هُرَيأرَةَ رضي الله عنه أ

َ
عَنأ أ

ا،  وسََلَّمَ يَقُولُ:   مٍ خََأسا تسَِلُ فِيهِ كَُُّ يوَأ حَدِكُمأ يَغأ
َ
ا ببَِابِ أ نَّ نَهَرا

َ
تمُأ لوَأ أ يأ

َ
رَأ

َ
»أ

»فَذَلكَِ مِثألُ  قَالوُا: لَِ يُبأقِِ مِنأ دَرَنهِِ شَيأئاا، قَالَ:    مَا تَقُولُ ذَلكَِ يُبأقِِ مِنأ دَرَنهِِ؟« 
ُ بهِِ الخطََاياَ«  حُو اللََّّ لوََاتِ الخمَأسِ، يَمأ   [متفق عليه] -[ صحيح]  .الصَّ

(122) – Abu Hurayrah (må Allah vara nöjd med 

honom) berättade att han hörde Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم 

säga: "Tror ni att en person hade haft någon smuts på 

sig om han hade haft en flod utanför sin dörr som han 

badade i fem gånger om dagen?" De svarade: "Han 

skulle inte ha haft någon smuts på sig." Han sa: "Det 

är precis som med de fem bönerna; Allah stryker bort 

synderna genom dem."  [Autentisk] - [Al-Bukhari och Muslim] 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم liknande dygnets fem böner och hur de 

avlägsnar och eliminerar mindre synder med en flod utanför 

en persons hem som han badar i fem gånger om dagen, 

varefter inget smuts eller orenhet skulle finnas på honom. 

Vad vi kan lära oss från hadithen: 

1. Denna dygd är specifik för de mindre synderna. 

Beträffande de större synderna måste personen 

ångra sig för dem.   



 
  

 
 

230 

2. Dygden i att förrätta de fem bönerna, samt att 

slå vakt om dem och deras villkor, pelare, 

obligatoriska och rekommenderade moment.  

(4968)  
om vilken handling Allah älskar mest. Han svarade: 'Att be i dess bestämda tid.' Jag sa: 'Vilken därefter?' Han svarade: 'Att  vara god mot föräldrarna.' Jag sa: 'Vilken därefter?' Han svarade: 'Att kämpa för Allahs sak 

لأتُ النَّبَِِّ صَلىَّ  –  (123) 
َ
عُودٍ رضي الله عنه قَالَ: سَأ ِ بنِ مَسأ عَنأ عَبأدِ اللََّّ

؟ قاَلَ:   ِ حَبُّ إِلََ اللََّّ
َ
يُّ العَمَلِ أ

َ
لًَةُ عََلَ وَقأتِهَا«الُله عَليَأهِ وسََلَّمَ: أ ، قَالَ: ثُمَّ »الصَّ

قَالَ:   ؟  يٌّ
َ
يأنِ« أ الوَالَِِ برُِّ  قَالَ:    »ثُمَّ  ؟  يٌّ

َ
أ ثُمَّ  « قاَلَ:  ِ اللََّّ سَبِيلِ  فِِ  قاَلَ:   »الِْهَادُ 

تََدَأتهُُ لزََادَنِِ. ، وَلوَِ اسأ ثنَِِ بهِِنَّ   [متفق عليه] -[ صحيح] حَدَّ

(123) – 'Abdullah bin Mas'ud (må Allah vara nöjd med 

honom) sa: "Jag frågade profeten صلى الله عليه وسلم om vilken handling Allah 

älskar mest. Han svarade: 'Att be bönerna i dess bestämda tid.' 

Jag sa: 'Vilken därefter?' Han svarade: 'Att vara god mot 

föräldrarna.' Jag sa: 'Vilken därefter?' Han svarade: 'Att 

kämpa för Allahs sak.' Det var dessa handlingar som han 

nämnde för mig, och om jag hade fortsatt fråga, hade han 

nämnt fler."  [Autentisk]  - [Al-Bukhari och Muslim] 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم frågades om vilken handling Allah älskar 

mest. Han sa att är att be de obligatoriska bönerna inom 

dess föreskrivna tid. Därefter att vara god mot föräldrarna, 

visa dem vänlighet, uppfylla deras rättigheter och att avstå 

från att bete sig illa mot dem. Därefter att kämpa för 

Allahs sak genom ens liv och egendom, för att hans ord 



 
  

 
 

231 

ska vara högst, och för att skydda islam och dess 

anhängare, och att lyfta fram dess påbud. 

Ibn Mas'ud (må Allah vara nöjd med honom) sa: "Han 

 berättade om dessa handlingar för mig, och om jag hade صلى الله عليه وسلم

fortsatt fråga: 'Vilken därefter?', skulle han nämnt ännu fler." 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Handlingars förträfflighet varierar beroende 

på hur mycket Allah älskar dem.   

2. Muslimen är uppmanad att fokusera på handlingar 

utifrån dess förträfflighet.   

3. Profeten صلى الله عليه وسلم frågades om vilka handlingar som 

var bäst vid ett flertal tillfällen, och hans svar 

kunde skilja sig åt beroende på frågeställaren 

och hans tillstånd, då det som gynnar personen 

mest skiljer sig åt.  

(3365)  
Om en muslim förrättar en obligatorisk bön varpå han utför dess tvagning, koncentration och Ruku' väl, kommer den att stryka bort hans synder innan den, så länge han inte har gjort stora synder. Detta gäller livet ut 

قَالَ: سَمِعأتُ رسَُولَ الِله صَلىَّ الُله   –  (124)  عُثأمَانَ رضي الله عنه  عَنأ 
يَقُولُ:   وسََلَّمَ  سِنُ  عَليَأهِ  فَيُحأ تُوبَةٌ  مَكأ صَلًَةٌ  هُ  تََأضُُ لِمٍ  مُسأ رِئٍ  امأ مِنَ  »مَا 

نوُبِ، مَا لمَأ   ارَةا لمَِا قَبألهََا مِنَ الذُّ وضُُوءَهَا وخَُشُوعَهَا وَرُكُوعَهَا، إلَِِّ كََنتَأ كَفَّ
رَ كََُّهُ«  هأ   [رواه مسلم] -[ صحيح] .يؤُأتِ كَبِيَْةا، وذََلكَِ الَِّ

(124) – 'Uthman (må Allah vara nöjd med honom)  

berättade att han hörde Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم säga: "Om en 



 
  

 
 

232 

muslim förrättar en obligatorisk bön och utför 

tvagningen och Ruku' korrekt och är koncentrerad i 

bönen så kommer den att stryka bort hans synder innan 

han utförde den, så länge han inte har gjort stora synder. 

Detta gäller livet ut."  [Autentisk]  - [Återberättad av Muslim] 

Förklaring  

Profeten صلى الله عليه وسلم tydliggör att det inte finns någon muslim, 

som när tiden för bönen är inne, utför sin tvagning väl 

och fullbordar den, därefter koncentrerar han sig på 

bönen genom att både hans hjärta och kroppsdelar 

vänder sig till Allah och inser hans storhet, och han 

förrättar bönens handlingar som Ruku', Sujud och andra 

handlingar, förutom att denna bön kommer att stryka 

bort de mindre synderna som utförts före den, förutsatt 

att han inte utfört en större synder. Denna förträfflighet 

förekommer hela livet, och under varje bön. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Bönen som leder till att synder stryks bort är den 

bön som tjänaren har utfört en korrekt tvagning 

inför, och som förrättas med koncentration och 

uppriktighet till Allah.   

2. Förträffligheten i att ständigt fortsätta med dyrkan, 

då de leder till att de mindre synderna förlåts.   



 
  

 
 

233 

3. Förträffligheten i att tvaga sig väl, utföra bönen 

väl och att koncentrera sig i den.   

4. Vikten av att undvika de större synderna så att 

de mindre synderna förlåts.   

5. Större synder stryks enbart bort om personen 

ångrar sig för dem.  

(6254)  
De fem (dagliga) bönerna, en fredag till en annan fredag, och en ramadan till en annan ramadan stryker bort synder som förekommer däremellan så länge de större synderna undviks 

الله عليه   –  (125)  أن رسول الله صلى  الله عنه  أبِ هريرة رضي  عن 
يقول:   كَن  إِلََ  وسلم  وَرَمَضَانُ  مُُعَةِ،  الْأ إِلََ  مُُعَةُ  وَالْأ سُ،  مَأ الخأ لوََاتُ  »الصَّ

تنَبََ الأكَبَائرَِ«  رَاتٌ مَا بيَأنهَُنَّ إِذَا اجأ   [رواه مسلم] -[ صحيح] .رَمَضَانَ، مُكَفِّ

(125) – Abu Hurayrah (må Allah vara nöjd med honom) 

berättade att Allahs sändebud  brukade säga: "De fem 

(dagliga) bönerna, en fredag till en annan fredag, och en 

ramadan till en annan ramadan stryker bort synder som 

förekommer däremellan så länge de större synderna 

undviks".  [Autentisk]  - [Återberättad av Muslim] 

Förklaring 

Profeten  berättar att de fem obligatoriska bönerna 

som utförs under dagen och natten, fredagsbönen 

veckovis och den årliga fastan av månaden ramadan 

stryker bort de mindre synderna. Dock är det ett villkor att 

de större synderna undviks. Vad gäller de större synderna, 



 
  

 
 

234 

likt samlag utanför äktenskap och alkoholförtäring, så kan 

de enbart strykas bort genom Tawbah (ånger). 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Synder delas upp i mindre och större.   

2. De mindre synderna stryks bort med villkor att 

de större synderna undviks.   

3. De större synderna är de synder där det har 

nämnts i Koranen och Sunnan om att den som 

gör dem kommer att få ett straff i detta liv eller 

ett hot i det kommande livet, likt ett straff eller 

Allahs vrede. Det kan även vara att dess utförare 

har förbannats, vilket är fallet vid samlag utanför 

äktenskap eller vid alkoholförtäring.  

(3591)  
Beordra era barn att förrätta bönen när de är sju år, och aga dem om de inte gör det när de är tio år, och skilj deras sovplatser åt 

ه قال: قال رسولُ الله صلى    –   ( 126)    عن عمرو بن شُعيب عن أبيه عن جدِّ
أبناءُ سبعِ سِنيَن، واضَِبوهم  الله عليه وسلم:   »مُرُوا أولِدكمِ بالصلًةِ وهم 

قوا بينهم فِ المَضاجِعِ«    [ رواه أبو داود ]   - [  حسن ]  . عليها وهم أبناءُ عَشٍْ، وفرِّ

(126) – 'Amr bin Shu'ayb berättade från sin far, som i sin 

tur berättade från sin farfar att Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم sa: 

"Beordra era barn att förrätta bönen när de är sju år, och 

tillrättavisa  dem med handen om de inte gör det när de 



 
  

 
 

235 

är tio år, och skilj deras sovplatser åt."  [Godtagbar]  - 

[Återberättad av Abu Dawud] 

Förklaring:  

Profeten صلى الله عليه وسلم tydliggör att fadern måste befalla sina 

barn, pojkar såväl som flickor, att förrätta bönen när de är 

sju år, och att han ska lära dem det de behöver kunna för 

att utföra den. När de blir tio år ska han lägga ännu mer 

vikt vid detta, och tillrättavisa dem med handen ifall de 

brister i utförandet av bönen utan att på något sätt skada 

dem, och han ska skilja dem åt i deras sovplatser. 

Vad vi kan lära oss från hadithen: 

1. Små barn ska lära sig om deras religion innan 

de blir könsmogna, i synnerhet om bönen.   

2. Att tillrättavisa med handen är för disciplin, 

och inte för att utsätta barnet för någon skada, 

och därför ska det inte göra ont.   

3. Islam lägger vikt vid människans ära, och stänger 

alla portar som eventuellt kan leda till fördärv.  

(5272)  

 

 



 
  

 
 

236 

Allah sa: 'Jag har fördelat bönen mellan mig och min tjänare i två delar. En del är till mig och en del är till min tjänare – och min tjänare får det han ber om 

بِِ هُرَيأرَةَ رضَِيَ الُله عنه سَمِعأتُ رسَُولَ الِله صلى الله عليه    –   ( 127)   
َ
عَنأ أ

، وَلِعَبأدِي  وسلم يَقُولُ:   ِ فَينأ َ عَبأدِي نصِأ لًَةَ بَيأنِِ وَبَينأ تُ الصَّ »قَالَ الُله تَعَالََ: قَسَمأ
دَنِِ عَبأدِي،   دُ لِلَِّ ربَِّ الأعَالمَِيَن{، قَالَ الُله تَعَالََ: حَِِ مَأ لَ، فَإذَِا قَالَ الأعَبأدُ: }الْأ

َ
مَا سَأ

َنِ الرَّحِيمِ{، قَالَ   مِ  وَإذَِا قَالَ: }الرَّحِأ َّ عَبأدِي، وَإذَِا قَالَ: }مَالكِِ يوَأ ثأنََ عََلَ
َ
الُله تَعَالََ: أ

ينِ{، قَالَ: مَََّدَنِِ عَبأدِي،   ةا: فوََّضَ إلََِِّ عَبأدِي - الِِّ بُدُ  ، فَإذَِا قَالَ - وَقَالَ مَرَّ : }إِيَّاكَ نَعأ
دِناَ   لَ، فَإذَِا قَالَ: }اهأ

َ
َ عَبأدِي وَلِعَبأدِي مَا سَأ تَعِيُن{، قَالَ: هَذَا بَيأنِِ وَبَينأ وَإيَِّاكَ نسَأ

وَلِ   عَليَأهِمأ  ضُوبِ  أمَغأ ال  ِ غَيْأ عَليَأهِمأ  تَ  نأعَمأ
َ
أ ينَ  ِ الذَّ اطَ  صَِِ تَقِيمَ،  أمُسأ ال اطَ  َ الصَِّ

الِّيَن{، قَالَ  لَ« الضَّ
َ
  [ رواه مسلم ]   - [  صحيح ]  . : هَذَا لِعَبأدِي وَلِعَبأدِي مَا سَأ

(127) – Abu Hurayrah (må Allah vara nöjd med 

honom) berättade att han hörde Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم 

säga: "Allah sa: 'Jag har fördelat bönen mellan mig och 

min tjänare i två delar. En del är till mig och en del är 

till min tjänare – och min tjänare får det han ber om. 

När tjänaren säger: 'All lovprisning tillkommer Allah, 

världarnas Herre', säger Allah: 'Min tjänare har 

lovprisat mig.' När tjänaren säger: 'Den Nåderike, den 

Barmhärtige', säger Allah: 'Min tjänare har hyllat mig.' 

När tjänaren säger: 'Domedagens ägare', säger Allah: 

'Min tjänare har glorifierat mig', och han sa även: 'Min 

tjänare har överlämnat sina angelägenheter till mig'. 

När tjänaren säger: 'Endast dig dyrkar vi och endast dig 

ber vi om hjälp', säger han: ”Detta är mellan mig och 



 
  

 
 

237 

min tjänare – och min tjänare får det han ber om.' När 

tjänaren säger: 'Led oss på den raka vägen! Den väg 

som de du har välsignat följde; inte de som har 

drabbats av [din] vrede och inte heller de vilsna', säger 

han: ”Detta är för min tjänare – och min tjänare får det 

han ber om.'" [Autentisk] - [Återberättad av Muslim] 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم berättar att Allah sagt i en Hadith 

Qudsi: "Jag har delat upp suratul-Fatihah i bönen i två 

delar mellan mig och min tjänare; jag har en del och 

min tjänare har en annan del. 

Den första delen: lovprisning, hyllning och 

glorifiering riktas till Allah, och för det ger jag den bästa 

belöningen. 

Den andra delen: bön och åkallan; jag besvarar den 

och ger honom det han ber om. 

När den bedjande säger: "All lovprisning tillkommer 

Allah, världarnas Herre", säger Allah: "Min tjänare har 

lovprisat mig." När tjänaren säger: "Den Nåderike, den 

Barmhärtige", säger Allah: "Min tjänare har hyllat mig och 

prisat mig för alla välsignelser jag har försett skapelsen med." 

När tjänaren säger: "Domedagens ägare", säger Allah: "Min 

tjänare har glorifierat mig, vilket är den största dygden." 

När tjänaren säger: "Endast dig dyrkar vi och endast 

dig ber vi om hjälp", säger Allah: "Detta är mellan mig 

och min tjänare". 



 
  

 
 

238 

Den första delen av denna vers är för Allah, vilket 

är: "Endast dig dyrkar vi", vilket är att bekräfta Allahs 

gudomlighet och att vända sig till honom med dyrkan, 

och med det upphör det som tillkommer Allah i den 

första halvan av kapitlet. 

Den andra halvan av versen är för tjänaren: "Endast 

dig ber vi om hjälp", vilket är ett sätt att tillkalla Allahs 

hjälp och där han uppfyller sitt löfte om att hjälpa de som 

söker det. 

När tjänaren säger: "Led oss på den raka vägen!* Den 

väg som de du har välsignat följde; inte de som har drabbats 

av [din] vrede och inte heller de vilsna", säger Allah: "Denna 

tillbedjan och åkallan är för min tjänare, och min tjänare ska 

få det han ber om, och jag har besvarat hans bön." 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Surah al-Fatihahs stora dygd då Allah kallat 

den för "bönen".   

2. Detta visar att Allah tar hand om tjänaren, då han 

prisar tjänaren eftersom tjänaren lovprisade, 

hyllade och glorifierade honom, varpå han lovar 

tjänaren att skänka honom det han har bett om.   

3. Detta otroliga kapitel omfattar att Allah lovprisas, 

den nämner domedagen, åkallan av Allah, att rikta 

sin dyrkan till honom med uppriktighet, att be om 



 
  

 
 

239 

vägledning till den raka vägen och det innehåller 

även en varning för de felaktiga vägarna.   

4. Om den bedjande har denna Hadith i åtanke 

när han läser al-Fatihah ökar den hans närvaro 

och fokus i bönen.  

(65099)  
Pakten mellan oss och dem är bönen; den som lämnar den har följaktligen begått otro 

عن بريدة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه   –  (128) 
لًَةُ، فَمَنأ ترََكَهَا فَقَدأ كَفَرَ« وسلم:   ي بيَأنَنَا وَبَيأنَهُمُ الصَّ ِ دَ الذَّ [ صحيح ] .»إِنَّ الأعَهأ

  [رواه الترمذي والنسائي وابن ماجه وأحمد] -

(128) – Buraydah (må Allah vara nöjd med honom) 

berättade att Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم sa: "Pakten mellan oss 

och dem är bönen; den som lämnar den har följaktligen 

begått otro."  [Autentisk] - [Återberättad av al-Tirmidhi, an-

Nasa'i, Ibn Majah och Ahmad] 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم tydliggör att pakten och förbundet mellan 

muslimer och de otrogna och hycklarna är bönen, den 

som lämnar den har följaktligen begått otro. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Bönens vikt och att den är det som skiljer den 
troende från den otrogne.   

2. Islams regler utgår från en persons yttre 
utövande utan att beakta hans dolda inre.  

(65094)  



 
  

 
 

240 

Det som står mellan en person att hamna i polyteism och otro är att han lämnar bönen 

عن جابرٍ رضي الله عنه قال: سمعت النبِ صلى الله عليه وسلم    –   ( 129)   
لًَةِ« يقول:   رِ ترَأكَ الصَّ أكِ وَالأكُفأ َ الشِّْ َ الرَّجُلِ وَبَينأ   [ رواه مسلم ]   - [  صحيح ]  . »إِنَّ بيَنأ

(129) – Jabir (må Allah vara nöjd med honom) 

berättade att han hörde profeten صلى الله عليه وسلم säga: "Det som står 

mellan en person att hamna i avguderi och otro är att 

han lämnar bönen." [Autentisk] - [Återberättad av Muslim] 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم varnar mot att lämna den obligatoriska 

bönen, och berättar att det som står mellan att en person 

faller i avguderi och otro är att lämna bönen. Bönen är 

islams andra pelare, och den har en central roll i 

religionen. Den som inte ber för att han förnekar att det 

är obligatoriskt att be är otrogen, enligt muslimernas 

konsensus. Den som lämnar bönen till fullo på grund av 

försummelse och lathet är även han otrogen, vilket har 

rapporterats från följeslagarnas konsensus. Om han 

däremot lämnar bönen ibland, och ber ibland, riktas 

denna allvarliga varning till honom. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Vikten av att förrätta och vara mån om bönen, 
då den är det som åtskiljer otron från tron.   

2. Den allvarliga varningen mot den som lämnar 
bönen och försummar den.  

(65093)  



 
  

 
 

241 

Bilal! Säg Iqamah (det andra böneutropet precis innan bön), låt oss finna ro genom det 

تُ،    –   (130)  عن سالم بن أبِ الْعَأدِ قال: قال رجل: لَتنِ صَلَّيتُ فاستُحأ
وسلم  عليه  الله  صلى  الله  رسولَ  سمعتُ  فقال:  عليه،  ذلك  عَبوُا  فكأنهّم 

نا بها«يقول:   لًةَ، أرحِأ   [رواه أبو داود] -[ صحيح]  .»يا بلًلُ، أقمِِ الصَّ

(130) – Salim bin Abil-Ja'd berättade att en man sa: "Jag 

önskar att jag hade bett så att jag funnit ro." När vissa 

tycktes fördöma det han hade sagt, sa han att han hörde 

Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم säga: "Bilal! Kalla till bönen och låt oss 

finna ro genom den."  [Autentisk]  - [Återberättad av Abu Dawud] 

Förklaring 

En person bland följeslagarna sa: "Jag önskar att 

jag hade bett så att jag funnit ro", varpå de omkring 

honom fördömde honom för det. Då berättade han att 

han hört profeten صلى الله عليه وسلم säga: "Bilal! Kalla till bönen och 

och låt oss finna ro genom den." Anledningen till detta 

är att tjänaren har en personlig dialog med Allah, och 

finner ro för sinne och själ. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Hjärtats ro uppnås genom bönen, eftersom 
man talar direkt till Allah i den.  

2. En person som visar lathet när det kommer till 
dyrkan ska fördömas.   

3. Den som uppfyller sin ålagda plikt känner 
följaktligen lugn och ro.  

(65095)  



 
  

 
 

242 

Allah! Avlägsna mina synder från mig så som du avlägsnat öst från väst 

الُله    –  (131)  الِله صَلىَّ  كََنَ رسَُولُ  قَالَ:  هُرَيأرَةَ رضي الله عنه  بِِ 
َ
أ عَنأ 

، فَقُلأتُ: ياَ رسَُولَ 
َ
رَأ نأ يَقأ

َ
لًَةِ، سَكَتَ هُنيََّةا قَبألَ أ َ فِِ الصَّ عَليَأهِ وسََلَّمَ، إذَِا كَبَِّ
بِيِْ  التَّكأ  َ بيَنأ سُكُوتكََ  يأتَ 

َ
رَأ

َ
أ مِِّّ 

ُ
وَأ نأتَ 

َ
أ بِِ 

َ
بأِ قَالَ   الِله  تَقُولُ؟  مَا  وَالأقِرَاءَةِ، 

ربِِ،   أمَغأ قِ وَال ِ أمَشْأ َ ال تَ بيَنأ َ خَطَاياَيَ كَمَا باَعَدأ قُولُ: اللهُمَّ باَعِدأ بَيأنِِ وَبَينأ
َ
»أ

نسَِ، اللهُمَّ اغأسِلأنِِ   بأيَضُ مِنَ الَِّ
َ نِِ مِنأ خَطَاياَيَ كَمَا يُنَقََّ الثَّوأبُ الْأ اللهُمَّ نَقِّ

أبَِدَِ«مِنأ خَطَ  أمَاءِ وَال   [متفق عليه] -[  صحيح] .اياَيَ باِلثَّلأجِ وَال

(131) – Abu Hurayrah (må Allah vara nöjd med 

honom) berättade: "När profeten صلى الله عليه وسلم sagt Takbir i 

bönen, pausade han en kort stund innan han började 

läsa. Jag frågade: 'Allahs sändebud! Må min far och 

mor vara en lösen för dig, vad säger du under tystnaden 

mellan Takbir och läsningen [av Koranen]?' Han 

svarade: 'Jag säger: Allahumma ba'id bayni wa bayna 

khatayaya kama ba'adta baynal-mashriqi wal-maghrib, 

Allahumma naqqini min khatayaya kama yunaqqath-

thawbul-abyadu minad-danas, Allahumma-ghsilni 

min khatayay, bith-thaldji walma´i wal-barad (Allah! 

Avlägsna mina synder från mig så som du avlägsnat 

öst från väst. Allah! Rena mig från mina synder så som 

det vita plagget renas från fläckar. Allah! Tvätta bort 

mina synder med is, vatten och snö).'"  [Autentisk] - [Al-

Bukhari och Muslim] 



 
  

 
 

243 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم brukade göra en kort paus efter att ha sagt 

Takbir i bönen för att säga vissa åkallelser innan han 

reciterade Al-Fatihah. En av dessa är: "Allahumma ba'id 

bayni wa bayna khatayaya kama ba'adta baynal-mashriqi 

wal-maghrib, Allahumma naqqini min khatayaya kama 

yunaqqath-thawbul-abyadu minad-danas, Allahumma-

ghsilni min khatayay, bith-thaldji walma´i wal-barad" 

(Allah! Avlägsna mina synder från mig så som du 

avlägsnat öst från väst.* Allah! Rena mig från mina synder 

så som det vita plagget renas från fläckar. Allah! Tvätta 

bort mina synder med is, vatten och snö). Han bad till Allah 

att hålla honom borta från synder så att han inte skulle falla 

in i dem, en separation som inte möjliggör ett möte, precis 

som det inte finns något möte mellan öst och väst. Om han 

föll i synd, bad han att bli renad från dem och att de skulle 

tas bort som smuts tas bort från ett vitt plagg, och att han 

skulle bli tvättad från synderna och deras hetta svalkas med 

rena substanser; vatten, snö och hagel. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Åkallan i början av bönen läses med låg röst, 

även om det är en bön där Koranläsningen 

reciteras högt.   



 
  

 
 

244 

2. Det visar hur angelägna följeslagarna (må 

Allah vara nöjd med dem) var att lära sig om 

profetens صلى الله عليه وسلم synliga och dolda handlingar.   

3. Det finns andra versioner av åkallan som sägs 

i början av bönen, och det är bäst att variera 

mellan dem som är autentiskt rapporterade 

från profeten صلى الله عليه وسلم.  

(3104)  
Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم brukade lyfta sina händer upp till höjd med sina axlar när han inledde bönen, 

ِ صَلىَّ الُله عَليَأهِ   –  (132)  نَّ رسَُولَ اللََّّ
َ
عَن ابأنِ عُمَرَ رضي الله عنهما: أ

كُوعِ، وَإذَِا  َ للِرُّ لًَةَ، وَإذَِا كَبَِّ وَ مَنأكِبيَأهِ إذَِا افأتتَحََ الصَّ فَعُ يدََيأهِ حَذأ وسََلَّمَ كََنَ يرَأ
يأضا 

َ
أ كَذَلكَِ  رَفَعَهُمَا  كُوعِ،  الرُّ مِنَ  سَهُ 

أ
رَأ وَقَالَ:  رَفَعَ  دَهُ،  ا،  حَِِ لمَِنأ   ُ »سَمِعَ اللََّّ

دُ« جُودِ.رَبَّنَا وَلكََ الْمَأ عَلُ ذَلكَِ فِِ السُّ   [متفق عليه] -[ صحيح] ، وَكََنَ لَِ يَفأ

(132) – Ibn 'Umar (må Allah vara nöjd med honom) 

berättade att: "Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم brukade lyfta sina 

händer upp till höjd med sina axlar när han inledde 

bönen, när han sa 'Allahu Akbar' för att gå ner i Ruku', 

och när han reste sig från Ruku' lyfte han händerna 

med. Han sa då: 'Sami'allahu liman hamidah, Rabbana 

wa lakal hamd' (Allah hör den som lovprisar honom. 

Vår Herre! Alla lovprisningar tillkommer dig). Han  

lyfte dock inte händerna när han gick ner i Sujud."  
[Autentisk] - [Al-Bukhari och Muslim] 



 
  

 
 

245 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم lyfte sina händer upp till axelhöjd (där 

axelbenet och överarmen möts) vid tre tillfällen under bönen. 

Det första tillfället är när han inledde bönen med 

att säga "Allahu akbar". 

Det andra är när han sa "Allahu Akbar" för att gå 

ner i Ruku'. 

Det tredje är när han reste sig från Ruku' och sa: 

"Sami'allahu liman hamidah, Rabbana wa lakal hamd" 

(Allah hör den som lovprisar honom. Vår Herre! Alla 

lovprisningar tillkommer dig). 

Han lyfte inte sina händer när han gick ner i Sujud 

eller när han reste sig från den. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Att lyfta händerna vid dessa tillfällen förskönar 
bönen och är ett sätt att högakta Allah.   

2. Det har också rapporterats från profeten صلى الله عليه وسلم att 
han lyfte sina händer vid ett fjärde tillfälle. 
Detta har rapporterats av Abu Humayd al-
Sa'idi i en Hadith som återfinns hos Abu 
Dawud med flera. Detta tillfälle är när han stod 
upp från den första Tashahhud i böner som 
består av tre eller fyra enheter.   

3. Det har även rapporterats att profeten صلى الله عليه وسلم lyfte sina 
händer upp till öronnivå, utan att röra dem, enligt 



 
  

 
 

246 

en berättelse av Malik ibn al-Huwayrith i as-
Sahihayn: "När profeten صلى الله عليه وسلم sa "Allahu Akbar", lyfte 
han sina händer tills de var i linje med hans öron."   

4. Att kombinera Tasmi' (att säga: Sami'allahu 
liman hamidah) och Tahmid (att säga: Rabbana 
wa lakal hamd) är specifikt för imamen och den 
som ber ensam, medan den som ber bakom en 
imam endast säger: "Rabbana wa lakal hamd."   

5. Att säga "Rabbana wa lakal hamd" efter Ruku' 
är autentiskt från profeten صلى الله عليه وسلم och det finns fyra 
versioner av yttrande. Det är bäst att en person 
följer dessa autentiska formuleringar och 
varierar mellan dem.  

(3095)  
Den som inte läser bokens inledning har ingen bön 

ِ صَلىَّ الُله   –  (133)  نَّ رسَُولَ اللََّّ
َ
امِتِ رضي الله عنه أ عَنأ عُبَادَةَ بأنِ الصَّ

 بفَِاتََِةِ الكِتَابِ«عَليَأهِ وسََلَّمَ قَالَ:  
أ
رَأ   [متفق عليه ]  -[  صحيح] .»لَِ صَلًَةَ لمَِنأ لمَأ يَقأ

(133) – 'Ubadah bin as-Samit (må Allah vara nöjd med 

honom) berättade att Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم sa: "Den som inte 

läser al-Fatihah har inte bett."  [Autentisk]  - [Al-Bukhari och Muslim] 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم berättar att bönen inte är korrekt om al-

Fatihah inte läses, eftersom den är en av bönens pelare 

och måste läsas vid varje böneenhet. 



 
  

 
 

247 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Det är inte tillräckligt att läsa något annat än al-
Fatihah om man är kapabel att läsa al-Fatihah.   

2. Den böneenhet som al-Fatihah inte läses i är ogiltig, 
oavsett om personen gjorde det oavsiktligt, 
ovetande eller av glömska, eftersom den är en 
pelare, och pelare kan aldrig utelämnas.   

3. Om en bedjande person ber bakom en imam 
och imamen befinner sig i Ruku' behöver den 
bedjande inte läsa al-Fatihah.  

(5378)  
Vid han vars hand min själ vilar i! Jag är den bland er vars bön liknar Allahs sändebuds bön mest. Detta var hans bön tills han lämnade denna värld.' 

مِنَ    –   ( 134)    صَلًَةٍ  كُُِّ  فِِ   ُ يكَُبِِّ كََنَ  أنه  الله عنه:  هُرَيأرَةَ رضي  بِ 
َ
أ عن 

كَعُ، ثُمَّ   ُ حِيَن يرَأ ُ حِيَن يَقُومُ، ثُمَّ يكَُبِِّ ِهِ، فَيُكَبِِّ ِهَا، فِِ رَمَضَانَ وغََيْأ تُوبَةِ وغََيْأ الأمَكأ
دَهُ، ثُمَّ يَقُولُ: رَبَّنَ  جُدَ، ثُمَّ يَقُولُ:  يَقُولُ: سَمِعَ الُله لمَِنأ حَِِ نأ يسَأ

َ
دُ، قَبألَ أ مَأ ا وَلكََ الْأ

  ُ جُودِ، ثُمَّ يكَُبِِّ سَهُ مِنَ السُّ
أ
فَعُ رَأ ُ حِيَن يرَأ ا، ثُمَّ يكَُبِِّ بَُِ حِيَن يَهأويِ سَاجِدا كأ

َ
الُله أ

 ُ جُودِ، ثُمَّ يكَُبِِّ سَهُ مِنَ السُّ
أ
فَعُ رَأ ُ حِيَن يرَأ جُدُ، ثُمَّ يكَُبِِّ  حِيَن يَقُومُ مِنَ  حِيَن يسَأ

لًَةِ، ثُمَّ يَقُولُ   رُغَ مِنَ الصَّ عَةٍ، حَتََّّ يَفأ عَلُ ذَلكَِ فِِ كُُِّ رَكأ ، وَيَفأ ِ لُوُسِ فِِ الِِثأنتََينأ الْأ
ا بصَِلًَةِ رسَُولِ الِله صَلىَّ الُله   قأرَبُكُمأ شَبهَا

َ
سِِ بيَِدِهِ، إِنِِّ لَْ ي نَفأ ِ حِيَن يَنأصََِفُ: وَالذَّ

نأيَا. عَليَأ    [ متفق عليه ]   - [  صحيح ]  هِ وسََلَّمَ، إِنأ كََنتَأ هَذِهِ لصََلًَتهَُ حَتََّّ فَارَقَ الُِّ

(134) – Abu Hurayrah (må Allah vara nöjd med  honom) 

sa: "Att han brukade säga Takbir i varje obligatorisk 

och frivillig bön, under och utanför Ramadan. Han 



 
  

 
 

248 

brukade säga Takbir när han stod, och säga Takbir när 

han skulle böja sig för Ruku'. Sedan brukade han säga: 

'Sami'allahu liman hamidah" (Allah hör den som 

lovprisar honom), och därefter säga: 'Rabbana wa lakal-

hamd" (Vår Herre, prisad vare du), innan han gick ner i 

Sujud. Sedan brukade han säga: Takbir när han gick ner 

i Sujud och när han lyfte sitt huvud för att sätta sig efter 

Sujud. Därefter sa han Takbir när han gick ner i Sujud 

igen, och Takbir när han lyfte sitt huvud och ställde sig 

upp från sittande position två gånger. Han brukade göra 

det i varje böneenhet tills han blev färdig med bönen. 

När Abu Hurayrah (må Allah vara nöjd med honom) 

bett färdigt sa han: 'Vid han vars hand min själ vilar i! 

Jag är den bland er vars bön liknar Allahs sändebuds 

bön mest. Detta var hans bön tills han lämnade denna 

värld.'"  [Autentisk]  - [Al-Bukhari och Muslim] 

Förklaring 

Abu Hurayrah (må Allah vara nöjd med honom) 

beskriver delar av profetens صلى الله عليه وسلم bön. Han berättade att när 

han ställde sig upp för att be inledde han med Takbir, sedan 

sa han Takbir innan han gjorde Ruku', Sujud, kom upp från 

Sujud, och gjorde Sujud för en andra gång, när han kom 

upp från Sujud och när han ställde sig upp efter att ha bett 

två böneenheter efter den första Tashahhud under de böner 

som innehåller tre eller fyra böneenheter. Han brukade 



 
  

 
 

249 

göra detta genom hela bönen tills han blev färdig med den. 

När han ställde sig upp från Ruku' brukade han säga: 

"Sami'allahu liman hamidah" (Allah hör den som lovprisar 

honom), och när han stod upprätt sa han: "Rabbana wa 

lakal-hamd" (vår Herre, alla lovprisningar tillkommer dig). 

När Abu Hurayrah hade bett färdigt sa han: "Vid 

han vars hand min själ vilar i! Jag är den bland er vars 

bön liknar Allahs sändebuds bön mest. Han bad på 

detta vis tills han lämnade denna värld." 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Takbir sägs parallellt med varje rörelse i bönen, 

med undantag då den bedjande kommer upp från 

Ruku', för då ska han säga: "Sami'allahu liman 

hamidah" (Allah hör den som lovprisar honom).   

2. Följeslagarna var måna om att efterfölja 

profeten صلى الله عليه وسلم och att bevara hans Sunnah.  
(65098)  

Jag har blivit beordrad att göra Sujud på sju kroppsdelar 

عن ابنِ عَبَّاسٍ رضي الله عنهما عن النبِِّ صلى الله عليه وسلم قال:    –   ( 135)   
َدَيأنِ،   نأفِهِ، وَالَأ

َ
أ شَارَ بيَِدِهِ عََلَ 

َ
وَأ بَأهَةِ  ظُمٍ: عََلَ الْأ عأ

َ
أ سَبأعَةِ  جُدَ عََلَ  سأ

َ
أ نأ 

َ
أ مِرأتُ 

ُ
»أ

عَرَ«  فِتَ الثِّيَابَ وَالشَّ ، وَلَِ نكَأ ِ رَافِ الأقَدَمَينأ طأ
َ
، وَأ ِ بَتَينأ كأ   [ متفق عليه ]   - [  صحيح ]  . وَالرُّ

(135) – Ibn 'Abbas (må Allah vara nöjd med honom) 

berättade att profeten صلى الله عليه وسلم sa: "Jag har blivit beordrad att  

göra Sujud på sju kroppsdelar: på pannan – och han 



 
  

 
 

250 

pekade på näsan, händerna, knäna och tårna, och att 

inte vika kläderna eller sätta upp håret."  [Autentisk] - [Al-

Bukhari och Muslim] 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم tydliggör att Allah har beordrat honom att 

under bönen göra Sujud på sju kroppsdelar, vilka är: 

1. Pannan, det vill säga ansiktets överdel ovanför 

näsan och ögonen, han صلى الله عليه وسلم pekade med sin hand på 

näsan för att tydliggöra att näsa och panna räknas som 

en kroppsdel, och för att betona att den som gör Sujud 

nuddar marken med sin näsa. 

2  och 3. Båda händerna. 

4  och 5: Båda knäna. 

6  och 7. Tårna på båda fötterna. 

Han beordrade även oss att vi inte skulle sätta upp håret, 

eller vika ihop kläderna under Sujud för att skydda dem från 

att falla på marken. Snarare ska de låtas falla fritt på marken 

så att det gör Sujud tillsammans med kroppsdelarna. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Det är obligatoriskt att göra Sujud på de sju 

kroppsdelarna under bönen.   

2. Det är ogillat att vika kläderna eller sätta upp 

håret under bönen.   



 
  

 
 

251 

3. Den bedjande måste vara lugn under sin bön, och 
placera de sju kroppsdelarna på marken, och ha 
kvar dem så tills han läser den föreskrivna 
åminnelsen.   

4. Förbudet att sätta upp håret är specifikt för 
män och omfattar inte kvinnor, eftersom 
kvinnan ska vara täckt under bönen.  

(10925)  
Den tidpunkt då Herren är närmast sin tjänare är under den sista delen av natten 

نَّهُ   –  (136) 
َ
رُو بأنُ عَبسََةَ رضي الله عنه أ ثنَِِ عَمأ مَامَةَ قَالَ: حَدَّ

ُ
بِِ أ

َ
عَن أ

ُ عَليَأهِ وسََلَّمَ يَقُولُ:   قأرَبُ مَا يكَُونُ الرَّبُّ مِنَ العَبأدِ فِِ  سَمِعَ النَّبَِِّ صَلىَّ اللََّّ
َ
»أ

اعَةِ   َ فِِ تلِأكَ السَّ كُرُ اللََّّ نأ يذَأ نأ تكَُونَ مِمَّ
َ
تطََعأتَ أ جَوأفِ اللَّيألِ الْخِرِ، فَإِنأ اسأ

 »   [رواه أبو داود والترمذي والنسائي] -[ صحيح ] .فَكُنأ

(136) – Abu Umamah (må Allah vara nöjd med honom) 

berättade att 'Amr bin 'Abasa (må Allah vara nöjd med 

honom) hörde profeten صلى الله عليه وسلم säga: "Den tidpunkt då 

Herren är närmast sin tjänare är under den sista delen 

av natten. Om du kan vara bland dem som minns Allah 

vid den tiden ska du göra det."  [Autentisk] -   [Återberättad 

av Abu Dawud, al-Tirmidhi och an-Nasa'i] 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم berättade att Allah är som närmast sin 

tjänare under den sista tredjedelen av natten. Om du, som 

troende, kan vara bland dem som utför dyrkan, ber och 

minns Allah under denna tid, så bör du verkligen göra det. 



 
  

 
 

252 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. En muslim bör vara mån om att minnas Allah 
under slutet av natten.   

2. Vissa tider är mer bättre än andra för åkallan, 
bön och att åminnas Allah.   

3. Mirak förklarar skillnaden mellan Hadithen: 
"Allah är närmast sin tjänare", och "En tjänare är 
närmast Allah i Sujud" med att säga: Här handlar 
det om tiden då Allah är närmast, vilket är under 
den sista delen av natten, medan det andra 
handlar om den situationen då tjänaren är som 
närmast sin Herre, vilket är i Sujud.  

(3236)  
Ni kommer förvisso att få se er Herre liksom ni ser fullmånen, ni kommer inte ha några svårigheter att se honom 

عن جَرِيأر بنِ عبدِ الله رضي الله عنه قال: كُنَّا عِنأدَ النَّبِِِّ صَلىَّ   –   (137) 
رَ - الُله عَليَأهِ وسََلَّمَ، فَنَظَرَ إِلََ الأقَمَرِ لََألةَا   َدأ نَ  فَقَالَ:    - يَعأنِِ الْأ وأ »إِنَّكُمأ سَتََُ

لَِ   نأ 
َ
أ تمُأ  تَطَعأ اسأ فَإِنِ  يَتِهِ،  رُؤأ فِِ  تضَُامُونَ  لَِ  الأقَمَرَ،  هَذَا  نَ  ترََوأ كَمَا  رَبَّكُمأ 

عَلوُا«  سِ وَقَبألَ غُرُوبهَِا فَافأ مأ لبَُوا عََلَ صَلًَةٍ قَبألَ طُلوُعِ الشَّ :    تُغأ
َ
»}وسََبِّحأ  ثُمَّ قَرَأ

سِ وَقَبألَ الأغُرُوبِ{« مأ دِ رَبِّكَ قَبألَ طُلوُعِ الشَّ   [متفق عليه] - [ صحيح] بَِِمأ

(137) – Jarir bin 'Abdillah (må Allah vara nöjd med honom) 

sa: "Vi var hos profeten صلى الله عليه وسلم en natt och han tittade mot 

månen, det vill säga fullmånen, och sa: 'Ni kommer förvisso 

att få se  er Herre liksom ni ser fullmånen, ni kommer inte 

ha några svårigheter att se honom. Om ni klarar av att inte 



 
  

 
 

253 

hindras från att be en bön innan soluppgång och innan 

solnedgång så ska ni göra det.' Sedan reciterade han: 

'Glorifiera och prisa din Herre före solens uppgång och före 

solnedgången.'"  [Autentisk]  - [Al-Bukhari och Muslim] 

Förklaring 

Följeslagarna var med profeten صلى الله عليه وسلم en natt, han tittade på 

månen den 14e natten av månkalendern och sa: "De troende 

kommer att se sin Herre i verkligheten med sina ögon, utan 

hinder. De kommer inte att trängas, tröttas ut eller uppleva 

svårighet när de ser honom." Därefter sa Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم: 

"Om ni klarar av att överkomma vad som än kan hindra er 

från att be Fajr- och 'Asr-bönen så ska ni utföra dem till fullo 

under dess tid och i församlingen. Detta är alltså en av 

anledningarna som leder till att få se Allahs ansikte. Sedan 

reciterade han صلى الله عليه وسلم följande vers: "Glorifiera och prisa din Herre 

före solens uppgång och före solnedgången." 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Detta är ett glädjande budskap till de troende, de 

ska nämligen få se Allah när de är i paradiset.   

2. Att kalla till islam görs bland annat genom att 

betona något, uppmana till det och ge liknelser.  

(5657)  



 
  

 
 

254 

Den som ber under de två svala tiderna kommer att komma in i paradiset 

نَّ رسَُولَ الِله صلى الله   –  (138) 
َ
عَرِيِّ رضي الله عنه: أ شأ

َ
بِِ مُوسََ الْ

َ
عن أ
نََّةَ«»مَنأ صَلىَّ  عليه وسلم قَالَ:   أبَِأدَيأنِ دَخَلَ الْأ   [متفق عليه] - [  صحيح] ال

(138) – Abu Musa al-Ash'ari (må Allah vara nöjd med 

honom) berättade att Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم sa: "Den som 

ber under de två svala tiderna kommer att träda in i 

paradiset." [Autentisk]  - [Al-Bukhari och Muslim] 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم uppmuntrade att vara noggrann med att 

be under de två svala tiderna, vilket är Fajr- och 'Asr-

bönen. Han gav dem som utför dem korrekt, vid deras 

bestämda tid och i församlingen, det glada budskapet 

att detta leder personen till paradiset. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Detta visar Fajr- och 'Asr-bönens förträffligheter, 

eftersom Fajr infaller när sömnen är som härligast, 

och 'Asr när människan är upptagen med sitt arbete. 

Den som slår vakt om dessa två böner kommer 

troligen att slå vakt om de övriga bönerna.   

2. Fajr och 'Asr kallas "de två svala tiderna" eftersom 

Fajr infaller under nattens kyla och 'Asr infaller 

under dagens kyla, även om den kan vara under en 

varm tid, är den ändå svalare än tiden före. Eller så 



 
  

 
 

255 

kan det vara så att de fick det här namnet för att de 

nämns tillsammans, och den ena fick namnet från 

den andra, precis som man säger "de två månarna" 

då man menar solen och månen.  

(4198)  

Den som ber morgonbönen befinner sig under Allahs skydd 

ِِي رضي الله عنه قال: قال رسول   –   (139)  عن جُندب بن عبد الله القَسِأ
وسلم:   عليه  الله  فلًََ  الله صلى  الِله،  ةِ  ذِمَّ فِِ  فَهُوَ  بأحِ  الصُّ صَلًَةَ  صَلىَّ  »مَنأ 

هُ، ثُمَّ   رِكأ ءٍ يدُأ تِهِ بشََِأ لبُأهُ مِنأ ذِمَّ ءٍ، فَإِنَّهُ مَنأ يَطأ تِهِ بشََِأ لبُنََّكُمُ الُله مِنأ ذِمَّ يَطأ
هِهِ فِِ ناَرِ جَهَنَّمَ«   [رواه مسلم] -[  صحيح] .يكَُبَّهُ عََلَ وجَأ

(139) – Jundub bin 'Abdillah al-Qasri (må Allah vara 

nöjd med honom) berättade att Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم sa: 

"Den som ber morgonbönen befinner sig under Allahs 

skydd; så kränk inte Allahs skydd i något avseende. 

Den som gör intrång i Allahs skydd i något avseende, 

kommer Allah att gripa och kasta på hans ansikte in i 

helvetes eld." [Autentisk] - [Återberättad av Muslim] 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم berättar att den som ber morgonbönen 

kommer att befinna sig i Allahs skydd och försvar, så 

Allah hjälper och beskyddar honom. 

Sedan varnade han صلى الله عليه وسلم för att bryta detta förbund 

antingen genom att lämna denna bön eller att attackera 



 
  

 
 

256 

den som utfört den. Den som gjort intrång på detta 

beskydd förtjänar det stränga straffet att Allah kommer 

greppa tag om honom, då han inte har respekterat Allahs 

rättighet, och kastas på ansiktet i elden. 

Vad vi kan lära oss från hadithen: 

1. Detta visar morgonbönens dygd och vikt.   

2. Det är även en sträng varning mot att skada 

någon som bett morgonbönen.   

3. Allah hämnas dem som skadar hans rättfärdige 

tjänare.  

(5435)  
Den som lämnar 'Asr-bönen får sina handlingar nollställda.' 

رُوا بصَِلًَةِ  – (140)  عن بريدة بن الْصيب رضي الله عنه أنه قال: بكَِّ
قَالَ:   وسََلَّمَ  عَليَأهِ  الُله  النَّبَِِّ صَلىَّ  فَإِنَّ   ، ِ فَقَدأ  الأعَصَأ  ِ الأعَصَأ صَلًَةَ  ترََكَ  »مَنأ 

  [رواه البخاري] -[ صحيح] .حَبِطَ عَمَلهُُ« 

(140) – Buraydah ibn al-Hasib (må Allah vara nöjd med 

honom) sa: "Utför 'Asr-bönen i början av dess tid, för 

profeten صلى الله عليه وسلم sa: 'Den som lämnar 'Asr-bönen får sina 

handlingar nollställda.'"  [Autentisk]  - [Återberättad av al-Bukhari] 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم varnar från att medvetet skjuta upp 'Asr-bönen 

så pass att dess tid går ut. Den som gör detta kommer att få 

sina handlingar nollställda och eliminerade. 



 
  

 
 

257 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Det är uppmanat att förrätta 'Asr-bönen tidigt 
och att skynda sig att utföra den.   

2. Den stränga varningen mot att lämna 'Asr-bönen 
och att skjuta upp den efter dess tid är värre än att 
missa och skjuta upp andra böner. Eftersom den 
är den mittersta bönen som Allah har särskilt då 
han säger: "Slå vakt om bönerna och [i synnerhet] 
den mittersta bönen" (2:238).  

(6261)  
Den som glömmer en bön ska be den när han kommer ihåg den, den har ingen gottgörelse utöver det 

عن أنس بن مالك رضي الله عنه عن النبِ صلى الله عليه   –   (141) 
قمِِ  وسلم قال:  

َ
ارَةَ لهََا إلَِِّ ذَلكَِ: }وَأ »مَنأ نسََِِ صَلًَةا فَلأيُصَلِّ إذَِا ذَكَرَهَا، لَِ كَفَّ

ريِ{ ]طه:   كأ لًةَ لِذِ   [متفق عليه] -[ صحيح]  .[« 14الصَّ

(141) – Anas bin Malik (må Allah vara nöjd med honom) 

berättade att profeten صلى الله عليه وسلم sa: "Den som glömmer en bön 

ska be den när han kommer ihåg den, den har ingen 

gottgörelse utöver det. 'Och förrätta bönen för att minnas 

mig' (20:14)."  [Autentisk]  - [Al-Bukhari och Muslim] 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم berättar att den som har glömt att förrätta 

en obligatorisk bön till dess tid har passerat ska skynda 

sig att be den så fort han minns det. Muslimen behöver 

inte korrigera detta misstag mer än att be den när han 

väl kommer ihåg den. Allah säger: "Och förrätta bönen 



 
  

 
 

258 

för att minnas mig", det vill säga utför  den bortglömda 

bönen när du väl har kommit ihåg den. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Bönens vikt och att inte försumma att utföra 
den eller att ta igen den.   

2. Det är inte tillåtet att avsiktligt skjuta upp bönen 
efter dess fastställda tid utan någon giltig ursäkt.   

3. Det är obligatoriskt att ta igen den bortglömda 
bönen när personen minns den, och den 
sovande måste ta igen den när han vaknar.   

4. De bortglömda bönerna måste tas igen omedelbart, 
även om de bes under tider då böner egentligen 
inte bör uträttas.  

(65088)  
”De jobbigaste bönerna för hycklarna är 'Isha'- och Fajr-bönen. Och om de hade vetat vilken förträfflighet de hade, skulle de kommit till dem, om så krypande 

عن أبِ هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه   –  (142) 
وَلوَأ  إِنَّ  » وسلم:   رِ،  الأفَجأ وصََلًَةُ  الأعِشَاءِ  صَلًَةُ  أمُنَافِقِيَن  ال عََلَ  صَلًَةٍ  ثأقَلَ 

َ
أ

لًَةِ فَتُقَامَ، ثُمَّ   نأ آمُرَ باِلصَّ
َ
تُ أ توَأهُمَا وَلوَأ حَبأواا، وَلقََدأ هَمَمأ

َ
لمَُونَ مَا فِيهِمَا لَْ يَعأ

نأطَلِقَ مَ 
َ
َ باِلنَّاسِ، ثُمَّ أ عِي برِجَِالٍ مَعَهُمأ حُزَمٌ مِنأ حَطَبٍ إِلََ  آمُرَ رجَُلًا فَيُصَلِِّ

قَ عَليَأهِمأ بُيُوتَهُمأ باِلنَّارِ«  حَرِّ
ُ
لًَةَ، فَأ هَدُونَ الصَّ مٍ لَِ يشَأ   [متفق عليه]  -[  صحيح]  .قَوأ

(142) – Abu Hurayrah (må Allah vara nöjd med honom) 

berättade att Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم sa: ”De jobbigaste  bönerna 

för hycklarna är 'Isha'- och Fajr-bönen. Och om de hade vetat 

vilken förträfflighet de hade, skulle de kommit till dem, om 



 
  

 
 

259 

så krypande. Jag fick för mig att beordra att bönen skulle 

förrättas och utsåg en man som leder människorna i bön. 

Därefter skulle jag bege mig iväg med en grupp män med 

vedträn, till de som inte närvarade vid bönen, och bränna ned 

deras hus med eld."  [Autentisk]  - [Al-Bukhari och Muslim] 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم berättar om hycklarna och deras lathet när 

det kommer till att närvara under församlingsbönerna, i 

synnerhet 'Isha'- och Fajr-bönen. Om de hade vetat vilken 

otrolig belöning det fanns i att närvara under dessa böner 

i den muslimska församlingen, hade de kommit till den 

om än krypande på sina händer och ben likt småbarn. 

Profeten صلى الله عليه وسلم funderade på att beordra att bönen skulle 

förrättas, och att någon leder människorna i bön istället 

för honom. För att sedan bege sig iväg med några som bär 

ved till dem som inte närvarar under församlingsbönen, 

för att bränna ned deras hem med eld. Anledningen till 

detta är den stora synden de begått. Han gjorde däremot 

inte det eftersom det finns kvinnor, barn, oskyldiga och 

ursäktade personer i huset som inte begått något fel. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Faran i att inte närvara under församlingsbönen 
i moskén.   

2. Hycklare är oärliga när de dyrkar Allah och gör 
det enbart av ögontjäneri, därför närvarar de 



 
  

 
 

260 

bara under bönerna där andra människor kan 
se dem be.   

3. Den stora belöningen i att be 'Isha' och Fajr i 
församling, och att de förtjänar att kommas till 
om än krypande.   

4. Att vara mån om att be 'Isha' och Fajr är ett 
skydd mot hyckleri, och att strunta i dem är 
från hycklarnas egenskaper.  

(3366)  
När Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم reste sin rygg från Ruku' brukade han säga: 'Sami'allahu liman hamidah 

فََ رضي الله عنه قَالَ: كََنَ رسَُولُ الِله صَلىَّ الُله عَليَأهِ  عَنِ    –   ( 143)    وأ
َ
بِِ أ

َ
ابأنِ أ

كُوعِ قَالَ:   رَهُ مِنَ الرُّ دُ،  وسََلَّمَ إِذَا رَفَعَ ظَهأ مَأ دَهُ، اللَّهُمَّ رَبَّنَا لكََ الْأ »سَمِعَ الُله لمَِنأ حَِِ
دُ«  ءٍ بَعأ ءَ مَا شِئأتَ مِنأ شََأ رأضِ وَمِلأ

َ ءَ الْأ مَاوَاتِ وَمِلأ ءَ السَّ   [ رواه مسلم ]   - [  صحيح ]  . مِلأ

(143) – Ibn Abi Afwa (må Allah vara nöjd med honom) 

sa: "När Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم reste sin rygg från Ruku' 

brukade han säga: 'Sami'allahu liman hamidah . 

Rabbana wa lakal-hamd, hamdan kathiran tayyiban 

mubarakan fih. Mil'as-samawati wa mil'al-ardi wa mil'a 

ma baynahuma, wa mil'a ma shi'ta min shay'in ba'd' 

(Allah hör dem som lovprisar honom. Vår Herre, dig 

tillkommer alla lovprisningar! Många, uppriktiga och 

välsignade lovprisningar. [En lovprisning som] fyller 

himlarna och jorden och allt däremellan, samt fyller allt  

som du vill efter det)." [Autentisk]  - [Återberättad av Muslim] 



 
  

 
 

261 

Förklaring 

När profeten صلى الله عليه وسلم lyfte sin rygg från Ruku' under bönen 

brukade han säga: "Allah hör den som lovprisar honom", 

det vill säga att den som lovprisar Allah kommer han att 

besvara. Det sägs även att Allah kommer att prisa och 

belöna honom. Sedan lovprisade han Allah sägandes: 

"Vår Herre, dig tillkommer alla lovprisningar! Många, 

uppriktiga och välsignade lovprisningar. [En lovprisning 

som] fyller himlarna och jorden och allt däremellan, 

samt fyller allt som du vill efter det". En lovprisning som 

fyller himlarna, jorden, allt däremellan, och som fyller 

vad än Allah önskar att den ska fylla. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Detta visar det som är rekommenderat för den 

bedjande att säga när han lyfter sitt huvud från 

Ruku'.   

2. Det är föreskrivet att stå upprätt i lugn och ro 

efter att man kommit upp från Ruku', eftersom 

det inte är möjligt att säga denna åkallan om 

den bedjande inte stod upprätt och stilla.   

3. Denna åkallan är rekommenderad att säga i 

alla böner, obligatoriska såväl som frivilliga.  

(65101)  



 
  

 
 

262 

Mellan de två Sujud brukade profeten صلى الله عليه وسلم säga: 'Rabb-ighfir li, Rabb-ighfir li' (Min Herre! Förlåt mig. Min Herre! Förlåt mig) 

   (144 )   –    َ ُ عَليَأهِ وسََلَّمَ كََنَ يَقُولُ بيَنأ نَّ النَّبَِِّ صَلىَّ اللََّّ
َ
فَةَ رضي الله عنه: أ عن حُذَيأ

  : ِ دَتيَنأ جأ فِرأ لِِ« السَّ فِرأ لِِ، ربَِّ اغأ   [ رواه أبو داود والنسائي وابن ماجه وأحمد ]   - [  صحيح ]  . »ربَِّ اغأ

(144) – Hudhayfah (må Allah vara nöjd med honom) 

sa: "Mellan de två Sujud brukade profeten صلى الله عليه وسلم säga: 

'Rabb-ighfir li, Rabb-ighfir li' (Min Herre! Förlåt mig. 

Min Herre! Förlåt mig)."  [Autentisk] - [Återberättad av Abu 

Dawud, an-Nasa'i, Ibn Majah och Ahmad] 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم brukade säga, då han satt mellan de två 

Sujud: "Rabb-ighfir li, Rabb-ighfir li" (Min Herre! 

Förlåt mig. Min Herre! Förlåt mig), och repetera det. 

Betydelsen av "Min Herre! Förlåt mig" är att 

tjänaren ber sin Herre utplåna tjänarens synder och 

skyla hans brister. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Det är föreskrivet att säga denna åkallan mellan 

de två Sujud, oavsett om det är en obligatorisk 

eller frivillig bön.   

2. Det är uppmuntrat att repetera: "Min Herre! 

Förlåt mig", flera gånger. Det är obligatoriskt 

att säga den en gång.  

(65104)  

 



 
  

 
 

263 

Mellan de två Sujud brukade profeten صلى الله عليه وسلم säga: 'Allah! Förlåt mig, var barmhärtig mot mig, skänk mig välbefinnande, vägled mig, och försörj mig.' 

عليه   –  (145)  الله  النبِ صلى  الله عنهما: كَن  ابن عباس رضي  عن 
السجدتين:   بين  يقول  دِنِ،  وسلم  واهأ وعَفنِِ،  وارأحَِأنِِ،  لِ،  فِرأ  اغأ »اللَّهمَّ 

  [رواه أبو داود والترمذي وابن ماجه وأحمد] -[ حسن بشواهده] .وارزقأنِِ«

(145) – Ibn 'Abbas (må Allah vara nöjd med honom) 

berättade: "Mellan de två Sujud brukade profeten صلى الله عليه وسلم 

säga: 'Allah! Förlåt mig, var barmhärtig mot mig, 

skänk mig välbefinnande, vägled mig, och försörj 

mig.'"  [Godtagbar utifrån dess underlag] - [Återberättad av Abu 

Dawud, al-Tirmidhi, Ibn Majah och Ahmad] 

Förklaring 

I bönen mellan de två Sujud brukade profeten صلى الله عليه وسلم 

åkalla Allah med dessa fem meningar eftersom muslimen 

är i stort behov av dem. De omfattar det goda både i denna 

värld och i den nästkommande; att söka förlåtelse och att 

ens synder döljs och visas överseende, att Allah skänker 

en oändlig nåd, skonar en från tvivel, onda lustar, 

sjukdomar och åkommor, att han vägleder en till 

sanningen och att man håller fast vid den, och att förses 

med tro, kunskap, goda handlingar och tillåten egendom. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Det är föreskrivet att åkalla Allah med denna 
åkallan när man sitter mellan de två Sujud.   

2. Förträffligheten i denna åkallan, då den omfattar 
det goda i denna värld och i den kommande.  

(10930)  



 
  

 
 

264 

'När ni ber ska ni räta till era rader och låt en av er leda er i bön. När han säger Takbir, ska ni säga Takbir 

قَاشَِِّ قَالَ: صَلَّيأتُ مَعَ  عَنأ    –   ( 146)    انَ بأنِ عَبأدِ الِله الرَّ عَرِيِّ  حِطَّ شأ
َ بِِ مُوسََ الْأ

َ
أ

كََةِ، قَالَ:   أبِِِّ وَالزَّ لًَةُ باِل قِرَّتِ الصَّ
ُ
مِ: أ دَةِ قَالَ رجَُلٌ مِنَ الأقَوأ ا كََنَ عِنأدَ الأقَعأ صَلًَةا، فَلمََّ

يُّكُمُ الأقَائلُِ كََِمَةَ كَذَا 
َ
لًَةَ وسََلَّمَ انأصَََفَ فَقَالَ: أ بوُ مُوسََ الصَّ

َ
ا قضَََ أ وَكَذَا؟   فَلمََّ

مُ، فَقَالَ: لعََلَّكَ  رَمَّ الأقَوأ
َ
يُّكُمُ الأقَائلُِ كََِمَةَ كَذَا وَكَذَا؟ فَأ

َ
مُ، ثُمَّ قَالَ: أ رَمَّ الأقَوأ

َ
ياَ    قَالَ: فَأ

انُ قُلأتَهَا؟ قَالَ: مَا قُلأتُهَا، وَلَ  ناَ  حِطَّ
َ
مِ: أ نأ تَبأكَعَنِِ بهَِا، فَقَالَ رجَُلٌ مِنَ الأقَوأ

َ
قَدأ رهَِبأتُ أ

فِِ   تَقُولوُنَ  كَيأفَ  تَعألمَُونَ  مَا 
َ
أ مُوسََ:  بوُ 

َ
أ فَقَالَ   ، َ يَْأ الخأ إِلَِّ  بهَِا  ردِأ 

ُ
أ وَلمَأ  قُلأتهَُا، 

الُله عَليَأهِ وسََلَّمَ خَطَبَ  إِنَّ رسَُولَ الِله صَلىَّ  ؟  سُنَّتنََا وعََلَّمَنَا  صَلًَتكُِمأ لَنَا   َ فَبَينَّ نَا 
َ  صَلًَتَنَا، فَقَالَ:   حَدُكُمأ فَإِذَا كَبَِّ

َ
كُمأ أ ، ثُمَّ لََِؤُمَّ قِيمُوا صُفُوفَكُمأ

َ
»إِذَا صَلَّيأتُمأ فَأ

الِّيَن{ ]الفاتَة:   ضُوبِ عَليَأهِمأ وَلِ الضَّ أمَغأ ِ ال ُوا، وَإذِأ قَالَ: }غَيْأ وا: آمِيَن،  [، فَقُولُ 7فَكَبِِّ
فَعُ   ، وَيَرأ كَعُ قَبألكَُمأ ِمَامَ يرَأ

كَعُوا، فَإِنَّ الْأ ُوا وَارأ َ وَرَكَعَ فَكَبِِّ بأكُمُ الُله، فَإذَِا كَبَِّ يَُِ
 » »فَتِلأكَ بتِِلأكَ، وَإذَِا قَالَ: سَمِعَ الُله  ، فَقَالَ رسَُولُ الِله صَلىَّ الُله عَليَأهِ وسََلَّمَ:  قَبألكَُمأ

، فَإِنَّ الَله تَبَاركََ وَتَعَالََ   مَعِ الُله لكَُمأ دُ، يسَأ مَأ دَهُ، فَقُولوُا: اللَّهُمَّ رَبَّنَا لكََ الْأ لمَِنأ حَِِ
َ وسََجَدَ  قَالَ عََلَ لسَِانِ نبَِيِّهِ صَلىَّ الُله عَليَأهِ وسََلَّمَ: سَمِعَ الُله لمَِنأ حَِِ  دَهُ، وَإذَِا كَبَِّ

جُدُوا،   ُوا وَاسأ « فَكَبِِّ فَعُ قَبألكَُمأ جُدُ قَبألكَُمأ وَيَرأ ِمَامَ يسَأ
، فَقَالَ رسَُولُ الِله  فَإِنَّ الْأ

لِ  صَلىَّ الُله عَليَأهِ وسََلَّمَ:   لِ قَوأ وَّ
َ
دَةِ فَلأيَكُنأ مِنأ أ »فَتِلأكَ بتِِلأكَ، وَإذَِا كََنَ عِنأدَ الأقَعأ

َةُ الِله   هَا النَّبُِِّ وَرحَِأ يُّ
َ
لًَمُ عَليَأكَ أ ، السَّ لوََاتُ لِلَِّ يِّبَاتُ الصَّ حَدِكُمُ: التَّحِيَّاتُ الطَّ

َ
أ

لًَمُ عَليَأنَا وعَََلَ عِبَادِ اللهِ  نَّ  وَبَرَكََتهُُ، السَّ
َ
هَدُ أ شأ

َ
نأ لَِ إِلََِ إلَِِّ الُله وَأ

َ
هَدُ أ شأ

َ
الِِْيَن، أ  الصَّ

ا عَبأدُهُ وَرسَُولُُِ«  دا   [ رواه مسلم ]   - [  صحيح ]  . مُُمََّ

 



 
  

 
 

265 

(146) – Hittan bin 'Abdillah al-Raqashi sa: "Jag bad en 

bön med Abu Musa al-Ash'ari. När han befann sig i 

Tashahhud sa någon bland de närvarande: 'Bönen har 

nämnts tillsammans med godhet och allmosa.' När Abu 

Musa blev färdig med bönen och sagt Taslim vände han 

sig mot dem och sa: 'Vem var det som sa det där?' De 

närvarande blev tysta, så han repeterade: 'Vem var det 

som sa det där?' De närvarande förblev tysta, så han sa: 

'Hittan, det kanske var du som sa det?' Hittan svarade: 

'Nej, det var inte jag som sa det, och jag fruktade att du 

skulle anklaga mig för det.' En person sa då: 'Det var jag 

som sa det, och jag avsåg endast gott med det.' Abu Musa 

sa: 'Vet ni inte vad ni ska säga i era böner? Allahs 

sändebud صلى الله عليه وسلم predikade för oss och tydliggjorde Sunnan 

och lärde oss bönen då han sa: 'När ni ber ska ni räta till 

era rader och låt en av er leda er i bön. När han säger 

Takbir, ska ni säga Takbir; när han reciterar 'Inte de som 

har drabbats av [din] vrede och inte heller de vilsna' 

[1:7], säg: 'Amin'; och Allah kommer att svara er. När 

han säger Takbir och böjer sig i Ruku', säger ni också 

Takbir och böjer er i Ruku', för imamen ska böja sig före 

er, och resa sig före er.' Sedan sa Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم: 



 
  

 
 

266 

'Detta motsvarar det. Och när han säger, 'Sami'allahu 

liman hamidah' (Allah hör den som lovprisar honom), 

ska ni säga: 'Allahumma Rabbana lakal-hamd' (Allah, 

vår Herre, dig tillkommer alla lovprisningar), och Allah 

kommer att höra er, för Allah sa genom sin profets tunga: 

'Allah hör den som lovprisar honom'. Och när han säger 

Takbir och går ner i Sujud, ska ni också säga Takbir och 

gå ner i Sujud, då imamen ska gå ner i Sujud före er, och 

sätta sig från Sujud före er.' Därefter sa Allahs sändebud 

 Detta motsvarar det. Och när han sitter för' :صلى الله عليه وسلم

Tashahhud, ska det första ni säger vara: 'At-tahiyyatu at-

tayyibatu as-salawatu lillahi, as-salamu 'alayka ayyuhan-

nabiyyu wa rahmatullahi wa barakatuhu, as-salamu 

'alayna wa 'ala 'ibadillahis-salihin. Ash-hadu 'an la 'ilaha 

'illallahu wa ash-hadu anna Muhammadan 'abduhu wa 

rasuluh' (All vördnad, samtliga böner, alla goda ord och 

handlingar tillkommer Allah. Profete! Må frid, Allahs 

barmhärtighet och välsignelser vara över dig. Må fred 

vara över oss och Allahs rättfärdiga tjänare. Jag vittnar 

om att det inte finns någon sann gud utom Allah, och jag 

vittnar om att Muhammed är hans tjänare och 

sändebud)."  [Autentisk]  - [Återberättad av Muslim] 



 
  

 
 

267 

Förklaring 

Följeslagaren Abu Musa al-Ash'ari (må Allah vara 

nöjd med honom) förrättade en bön, och när han satt för 

Tashahhud sa en av de bedjande bakom honom: ''Bönen 

har nämnts parallellt med godhet och allmosa." När Abu 

Musa (må Allah vara nöjd med honom) blev färdig med 

bönen vände han sig mot de bedjande och frågade vem 

det var som sa "Bönen har nämnts parallellt med godhet 

och allmosa?!" De närvarande blev tysta, och ingen av 

dem svarade. Han repeterade sin fråga ännu en gång, och 

ingen svarade honom. Abu Musa (må Allah vara nöjd 

med honom) sa då: "Hittan! Det kanske var du som sa 

det?", eftersom han var en modig man som han hade 

kontakt med. Han bad intill honom och Abu Musa visste 

att han inte skulle ta illa vid om han misstänkte honom, 

varpå den som egentligen hade sagt yttrandet möjligen 

skulle erkänna. Hittan svarade att det inte var han, och 

att han var rädd att han skulle anklaga honom i tro om att 

det var han som sa det. En person bland de närvarande 

sa då att det var han som hade sagt det, och att han endast 

avsåg gott med det. Abu Musa sa då, för att lära dem: 

"Vet ni inte vad ni ska säga i er bön?!", för att visa sitt 

fördömande. Sedan berättade Abu Musa att profeten صلى الله عليه وسلم 



 
  

 
 

268 

höll en predikan för dem en gång där han tydliggjorde 

deras religion och lärde dem deras bön.  

Han صلى الله عليه وسلم sa: "När ni ber ska ni räta till era rader och stå 

upprätt, sedan ska någon bland er leda resterande i bön. 

När imamen inleder med Takbir, ska ni också säga 

Takbir. När han reciterar al-Fatihah och når 'Inte de som 

har drabbats av [din] vrede och inte heller de vilsna' (1:7) 

ska ni säga 'amen'. När ni säger detta besvarar Allah er 

bön. När imamen säger Takbir och böjer sig för Ruku' ska 

ni också säga Takbir och böja er i Ruku'. Imamen ska böja 

sig före er och resa sig före er, så böj er inte före honom 

och res er inte före honom. Den stunden som imamen 

böjer sig för Ruku' före er, kompenseras med att ni förblir 

i Ruku' den stunden som han reser sig från den, så den 

stunden motsvarar den föregående stunden, och er Ruku' 

blir följaktligen lika lång som hans Ruku'. När imamen 

säger: 'Sami'allahu liman hamidah' (Allah hör den som 

lovprisar honom), ska ni säga: 'Allahumma Rabbana wa 

lakal-hamd' (Allah, vår Herre, dig tillkommer alla 

lovprisningar). Om de bedjande säger detta har Allah sagt 

genom sin profets tunga: 'Allah hör den som lovprisar 

honom'. När imamen säger Takbir och går ner i Sujud, ska 

de bedjande säga Takbir och gå ner i Sujud. Imamen ska 

gå ner i Sujud före er och sätter sig före er, så gå inte ner 



 
  

 
 

269 

i Sujud före honom och sätt er inte före honom. Den 

stunden som imamen går ner i Sujud före er, kompenseras 

med att ni förblir i Sujud den stunden som han reser sig 

från den, så den stunden motsvarar den föregående 

stunden, och er Sujud blir följaktligen lika lång som hans 

Sujud. När ni sitter för att säga Tashahhud ska det första 

som ni säger vara: 'At-tahiyyatu at-tayyibatu as-salawatu 

lillah' (All vördnad, samtliga böner, alla goda ord och 

handlingar hör till Allah). Herraväldet, evig existens och 

storhet tillkommer enbart Allah, likaså tillkommer de fem 

obligatoriska bönerna honom. "As-salamu 'alayka 

ayyuhan-nabiyyu wa rahmatullahi wa barakatuhu, as-

salamu 'alayna wa 'ala 'ibadillahis-salihin" (Profeten! Må 

frid, Allahs barmhärtighet och välsignelser vara över dig. 

Må fred vare över oss och Allahs rättfärdiga tjänare), be 

Allah om fred och att han skyddar mot varje brist, fel, 

förstörelse och skada. Denna fred ska sändas över 

profeten صلى الله عليه وسلم i synnerhet, sedan oss själva, och sedan Allahs 

rättfärdiga tjänare som lever upp till Allahs rättigheter och 

tjänarnas rättigheter. Slutligen vittnar vi om att det inte 

finns någon sann gud utom Allah, och att Muhammed är 

hans tjänare och sändebud". 



 
  

 
 

270 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Denna Hadith visar en av Tashahhuds många 

formuleringar.   

2. Bönens yttranden och handlingar måste utgå 

från det som profeten صلى الله عليه وسلم sa och gjorde. Det är inte 

tillåtet för någon att hitta på egna yttranden eller 

handlingar som inte har förekommit i Sunnan.   

3. Det är inte tillåtet för den bedjande att utföra 

bönens rörelser före imamen, och inte heller långt 

efter imamen. Den bedjande ska istället följa 

imamen direkt efter han fullbordat sin rörelse.   

4. Detta visar hur mån profeten صلى الله عليه وسلم var om att 

förmedla budskapet och att lära sitt samfund 

religionens bestämmelser.   

5. Imamen är den bedjandes exempel, som han ska 

efterfölja. Det är därför inte tillåtet att utföra 

bönens handlingar före, parallellt eller långt efter 

honom. Snarare ska han följa imamens handlingar 

direkt efter att imamen har fullbordat sin handling, 

och Sunnan är att följa honom i det han gör.   

6. Det är föreskrivet att räta till leden inför bönen.  

(65097)  



 
  

 
 

271 

Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم tog tag i min hand med sina båda händer och lärde mig Tashahhud på samma sätt som han lärde mig ett kapitel ur Koranen 

ِ صَلىَّ الُله عَليَأهِ    –   ( 147)    عُودٍ رضي الله عنه قَالَ: عَلَّمَنِِ رسَُولُ اللََّّ عَنِ ابأنَ مَسأ
آنِ:   ورَةَ مِنَ القُرأ دَ، كَمَا يُعَلِّمُنِِ السُّ يأهِ، التَّشَهُّ َ كَفَّ ،  وسََلَّمَ، وَكَفِِّ بيَنأ ِ »التَّحِيَّاتُ لِلََّّ

لًَمُ عَليَأنَ  ِ وَبَرَكََتهُُ، السَّ َةُ اللََّّ هَا النَّبُِِّ وَرحَِأ يُّ
َ
لًَمُ عَليَأكَ أ يِّبَاتُ، السَّ لوََاتُ وَالطَّ ا  وَالصَّ

دا  نَّ مُُمََّ
َ
هَدُ أ شأ

َ
، وَأ ُ نأ لَِ إِلََِ إِلَِّ اللََّّ

َ
هَدُ أ شأ

َ
الِِْيَن، أ ِ الصَّ   . ا عَبأدُهُ وَرسَُولُُِ« وعَََلَ عِبَادِ اللََّّ

:  وفي لفظ لهما:   لًَةِ فَلأيَقُلأ حَدُكُمأ فِِ الصَّ
َ
لًَمُ، فَإذَِا قَعَدَ أ »إِنَّ الَله هُوَ السَّ

الِله   َةُ  وَرحَِأ النَّبُِِّ  هَا  يُّ
َ
أ عَليَأكَ  لًَمُ  السَّ يِّبَاتُ  وَالطَّ لوََاتُ  وَالصَّ  ِ لِلََّّ التَّحِيَّاتُ 

لًَمُ عَليَأنَا وعَََلَ عِبَادِ الِله الصَّ  صَابتَأ كَُُّ عَبأدٍ  وَبَرَكََتهُُ، السَّ
َ
الِِْيَن، فَإذَِا قَالهََا أ

ا   دا مُُمََّ نَّ 
َ
أ هَدُ  شأ

َ
وَأ الُله،  إلَِِّ  إِلََِ  لَِ  نأ 

َ
أ هَدُ  شأ

َ
أ رأضِ، 

َ وَالْأ مَاءِ  السَّ فِِ  صَالِحٍ   ِ لِلََّّ
لةَِ مَا شَاءَ«

َ
أ أمَسأ ُ مِنَ ال   [متفق عليه] -[ صحيح]  .عَبأدُهُ وَرسَُولُُِ، ثُمَّ يَتَخَيَّْ

(147) – Ibn Mas'ud (må Allah vara nöjd med honom) 

sa: Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم tog tag i min hand med sina 

båda händer och lärde mig Tashahhud på samma sätt 

som han lärde mig ett kapitel ur Koranen: 'At-tahiyyatu 

lillaahi was-salawaatu, wat-tayyibatu, as-salamu 

'alayka 'ayyuhan-nabiyyu wa rahmatullahi wa 

barakatuhu, as-salamu 'alayna wa 'ala 'ibadillahis-

salihin. Ash-hadu an laa ilaha illallahu wa ash-hadu 

anna Muhammadan 'abduhu wa rasuluh' (All vördnad, 

samtliga böner, alla goda ord och handlingar hör till 

Allah. Må Allah sända frid över dig, profeten, och sin 



 
  

 
 

272 

barmhärtighet och välsignelser. Må Allah sända frid 

över oss och över Allahs rättfärdiga tjänare. Jag vittnar 

om att det inte finns någon sann gud utom Allah och 

att Muhammed är hans tjänare och sändebud).  

Och en rapportering av al-Bukhari och Muslim lyder: 

"Allah är as-Salam, så när någon av er sitter under bönen ska 

han säga: "At-tahiyyatu lillaahi was-salawaatu, wat-

tayyibatu, as-salamu 'alayka 'ayyuhan-nabiyyu wa 

rahmatullahi wa barakatuhu, as-salamu 'alayna wa 'ala 

'ibadillahis-salihin' (Alla vördnads hälsningar, samtliga 

böner, alla goda ord och handlingar hör till Allah. Profeten! 

Må Allah sända frid över dig, och sin barmhärtighet och 

välsignelser. Må Allah sända frid över oss och över Allahs 

rättfärdiga tjänare), när han säger detta gynnar det varje 

rättfärdig tjänare av Allah i himlarna och på jorden. 'Ash-

hadu an laa ilaha illallahu wa ash-hadu anna Muhammadan 

'abduhu wa rasuluh' (Jag vittnar om att ingen det inte finns 

någon sann gud utom Allah och att Muhammed är hans 

tjänare och sändebud), därefter kan han säga vilken åkallan 

han vill."  [Autentisk]  - [Al-Bukhari och Muslim] 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم lärde Ibn Mas'ud (må Allah vara nöjd med 

honom) Tashahhud, som sägs under bönen. Han 

placerade sin hand i Ibn Mas'uds händer för att väcka hans 

uppmärksamhet. Han lärde honom detta, på samma vis 

som han lärde honom ett kapitel från Koranen, vilket visar 



 
  

 
 

273 

vikten profeten صلى الله عليه وسلم la vid denna Tashahhud, vid både dess 

ordval och dess innebörd. Han صلى الله عليه وسلم sa: "At-tahiyyatu lillah": 

Vilket omfattar varje tal och handling som tyder på 

högaktning av Allah, han förtjänar det på alla sätt. "As-

salawat": Som syftar på den bekanta bönen, både 

obligatoriska och frivilliga böner tillkommer Allah. "At-

tayyibat": Goda yttranden, handlingar och beskrivningar 

som tyder på perfektion tillkommer Allah. "As-salamu 

'alayka ayyuhan-nabiyyu wa rahmatullahi wa barakatuh": 

En bön till Allah att han ska skydda en från varje skada 

och fasa, samt att han skänker en mycket och ökad 

godhet. "As-salamu 'alayna wa 'ala 'ibadillahis-salihin": 

Den bedjande ber för varje rättfärdig tjänare i himlen och 

på jorden, att Allah ska skänka honom trygghet. "Ash-

hadu an la ilaha illallah": Jag intygar med fast 

beslutsamhet att det inte finns någon värd dyrkan utom 

Allah. "Wa anna Muhammadan 'abduhu wa rasuluh": Jag 

intygar om att han är Allahs tjänare och sista sändebud. 

Sedan uppmanade profeten صلى الله عليه وسلم den bedjande att 

säga den åkallan han önskar. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Denna Tasahhud sägs när den bedjande sitter 
ner efter den sista Sujud under varje bön, och 
efter den andra böneenheten av de böner som 
består av tre eller fyra böneenheter.   



 
  

 
 

274 

2. Det är obligatoriskt att läsa Tahiyyat i Tashahhud, 

och det är tillåtet att läsa vilken Tashahhud-

formulering man vill bland dem som har bekräftats 

från profeten صلى الله عليه وسلم.   

3. Det är tillåtet att be Allah om det man önskar 

sig i bönen, förutsatt att önskan inte innehåller 

någon synd.   

4. Det är rekommenderat att börja med sig själv i 

åkallan.  

(3096)  

Allahumma inni a'udhu bika min 'adhabil-qabr, wa min 'adhabin-nar, wa min fitnatil-mayha wal-mamat, wa min fitnatil-Masihid-Dajjal 

الُله   –   (148)  ِ صَلىَّ  قَالَ: كََنَ رسَُولُ اللََّّ عَنأهُ   ُ هُرَيأرَةَ رضَِيَ اللََّّ بِِ 
َ
أ عَنأ 

عُو وَيَقُولُ:   ، وَمِنأ عَذَابِ  عَليَأهِ وسََلَّمَ يدَأ ِ عُوذُ بكَِ مِنأ عَذَابِ القَبِأ
َ
»اللَّهُمَّ إِنِِّ أ

الِ« جَّ يَا وَالمَمَاتِ، وَمِنأ فتِأنَةِ المَسِيحِ الَِّ   .النَّارِ، وَمِنأ فتِأنَةِ المَحأ

لِمٍ:   ظٍ لمُِسأ خِرِ، فَلأيَتعََوَّذأ باِلِله مِنأ  وفِي لفَأ دِ الْأ حَدُكُمأ مِنَ التَّشَهُّ
َ
»إذَِا فَرَغَ أ

أمَمَاتِ، وَمِنأ   يَا وَال أمَحأ ، وَمِنأ فتِأنَةِ ال ِ بَعٍ: مِنأ عَذَابِ جَهَنَّمَ، وَمِنأ عَذَابِ الأقَبِأ رأ
َ
أ

الِ«  جَّ أمَسِيحِ الَِّ   [متفق عليه] -[  صحيح] .شََِّ ال

(148) – Abu Hurayrah (må Allah vara nöjd med honom) 

sa: "Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم brukade be sägandes: 

'Allahumma inni a'udhu bika min 'adhabil-qabr, wa min  

'adhabin-nar, wa min fitnatil-mayha wal-mamat, wa min 



 
  

 
 

275 

fitnatil-Masihid-Dajjal' (Allah! Jag söker skydd hos dig 

från från gravens straff och eldens straff, från livets och 

dödens prövning och från den falske Messias prövning).'"  

Muslims version av Hadithen lyder: ”När någon av 

er är klar med [sista] Tashahhud ska han be Allah om 

skydd från fyra: 'Allah! Jag söker skydd hos dig från 

helvetets straff och från gravens straff, från livets och 

dödens prövning och från den falske Messias onda 

prövning.'" [Autentisk] - [Al-Bukhari och Muslim] 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم brukade söka skydd hos Allah från fyra 

saker efter den sista Tashahhud och innan han avslutade 

bönen. Han beordrade även oss att vi ska söka skydd hos 

Allah mot dessa: 

1. Gravens straff. 

2. Eldens straff på domedagen. 

3. Livets prövningar, som de förbjudna världsliga 

lockelserna och vilseledande tvivel, samt dödens 

prövningar under dödsstunden, att personen vänder sig 

bort från islam och Sunnan, eller gravens prövning och 

änglarnas utfrågning. 



 
  

 
 

276 

4. Den falske Messias prövning som kommer att 

inträffa i slutet av tiden. Allah kommer att testa tjänarna 

genom honom, och den falske Messias nämndes, då hans 

prövning och vilseledning är enorm. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Denna åkallan är från de mest effektiva och 

omfattande sätten att söka skydd hos Allah, 

eftersom personen söker skydd från detta livets 

och det kommande livets ondska genom den.   

2. Detta bekräftar gravens straff och att det är sant.   

3. Prövningars fara och vikten att söka skydd hos 

Allah mot dem genom att be honom att skona en 

från dem.   

4. Detta bekräftar att den falska Messias kommer 

att komma och den svåra prövningen det 

resulterar i.   

5. Det är rekommenderat att säga denna åkallan 

efter den sista Tashahhud.   

6. Det är rekommenderat att säga åkallan efter en 

rättfärdig handling.  

(3103)  



 
  

 
 

277 

'Gör mycket Sujud till Allah, för varje gång du gör Sujud till Allah, höjer Allah dig en grad och tar bort en synd från dig.' 

لََ   –  (149)  مَوأ بَانَ  ثوَأ لقَِيتُ  قَالَ:  عَأمَرِيُّ  الَأ طَلأحَةَ  بِِ 
َ
أ بأنِ  دَانَ  مَعأ عَنأ 

خِلنُِِ الُله  مَلهُُ يدُأ عأ
َ
نِ بعَِمَلٍ أ بِِأ خأ

َ
رسَُولِ الِله صَلىَّ الُله عَليَأهِ وسََلَّمَ، فَقُلأتُ: أ

مَالِ إِلََ ا  عأ
َ حَبِّ الْأ

َ
وأ قَالَ قُلأتُ: بأِ

َ
نََّةَ؟ أ ُهُ فَسَكَتَ.  بهِِ الْأ لتأ

َ
لِله، فَسَكَتَ. ثُمَّ سَأ

وسََلَّمَ،   عَليَأهِ  الُله  الِله صَلىَّ  رسَُولَ  ذَلكَِ  لأتُ عَنأ 
َ
سَأ فَقَالَ:  الثَّالِثةََ  ُهُ  لتأ

َ
سَأ ثُمَّ 
رَفَعَكَ فَقَالَ:   إلَِِّ  دَةا،  ِ سَجأ جُدُ لِلََّّ تسَأ فَإِنَّكَ لَِ   ، ِ جُودِ لِلََّّ ةِ السُّ َ   »عَليَأكَ بكَِثَأ

» خَطِيئَةا بهَِا  عَنأكَ  ، وحََطَّ  دَرجََةا بهَِا  رأدَاءِ   الُله  الَِّ باَ 
َ
أ لقَِيتُ  ثُمَّ  دَانُ:  مَعأ قَالَ 

بَانُ. ُهُ فَقَالَ لِِ: مِثألَ مَا قَالَ لِِ: ثوَأ لتأ
َ
  [رواه مسلم] -[ صحيح]  فَسَأ

(149) – Ma'dan ibn Abi Talhah al-Ya'mari berättade: 

"Jag mötte Thawban, Allahs sändebuds صلى الله عليه وسلم tjänare, som 

sa: 'Berätta för mig om en handling som jag kan utföra, 

genom vilken Allah låter mig träda in i paradiset?' 

Eller så sa han: 'Berätta för mig om de handlingar, som 

Allah älskar mest.' Han var tyst. Sedan frågade jag 

honom igen och han förblev tyst. Sedan frågade jag 

honom en tredje gång och han sa: 'Jag frågade Allahs 

sändebud صلى الله عليه وسلم om detta och han sa: 'Gör mycket Sujud 

till Allah, för varje gång du gör Sujud till Allah, höjer 

Allah dig en grad och tar bort en synd från dig.' Ma'dan 

sa: 'Sedan mötte jag Abu al-Darda' och frågade honom, 

och han sa samma sak till mig, som Thawban hade sagt 

till mig.'" [Autentisk] - [Återberättad av Muslim] 

 



 
  

 
 

278 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم blev tillfrågad om en handling som leder till 

paradiset, eller om de mest älskade handlingarna till Allah. 

Profeten صلى الله عليه وسلم sa till frågeställaren: Var ihärdig med att 

göra mycket Sujud genom böner, för varje gång du gör 

Sujud till Allah, höjer han dig en grad och förlåter en synd. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Muslimen uppmuntras att vara mån om bönen, 

både den obligatoriska och den frivilliga, 

eftersom de innehåller Sujud.   

2. Det visar följeslagarnas djupa förståelse och 

kunskap om att paradiset inte uppnås - efter Allahs 

barmhärtighet - utom genom handlingar.   

3. Sujud i bönen är en av de största orsakerna till 

att grader höjs och synder förlåts.  
(3732)  

Bönen bör inte förrättas när maten är serverad och inte heller i ett nödigt tillstånd 

عن عََئشَِةَ رضَي الله عنها قالت: إِنِِّ سمعأتُ رسولَ الله صلى الله عليه    –   ( 150)   
بَثَانِ« وسلم يقول:   خأ

َ عَامِ، وَلَِ هُوَ يدَُافِعُهُ الْأ ةِ الطَّ َ   [ رواه مسلم ]   - [  صحيح ]  . »لَِ صَلًَةَ بَِِضأ

(150) – 'A'ishah (må Allah vara nöjd med henne) 

berättade att hon hörde Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم säga: "Bönen 

bör inte förrättas när maten är serverad och inte heller i ett 

nödigt tillstånd."  [Autentisk]  - [Återberättad av Muslim] 

 



 
  

 
 

279 

Förklaring 

Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم förbjöd från att bönen försättas 

när maten serveras och personen blir sugen på att äta. 

Han صلى الله عليه وسلم förbjöd även från att be i ett nödigt tillstånd 

då han behöver utföra sina behov, eftersom detta 

kommer att distrahera honom. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Den som ska be bör bli av med eventuella 

distraktioner innan han börjar be.  

(3088)  
Det är en djävul som heter Khinzab. Om du känner av honom så ska du be om Allahs skydd från honom, och spotta tre gånger mot din vänstra sida 

تََ النَّبَِِّ صَلىَّ    –  (151) 
َ
بِِ الأعَاصِ رضي الله عنه: أنه أ

َ
عن عُثأمَانَ بأنَ أ

َ صَلًَتِِ  يأطَانَ قَدأ حَالَ بَيأنِِ وَبَينأ الُله عَليَأهِ وسََلَّمَ فَقَالَ: ياَ رسَُولَ الِله، إِنَّ الشَّ
فَقَالَ رسَُولُ الِله صَلىَّ الُله عَلَ   ، َّ يلَأبِسُهَا عََلَ شَيأطَانٌ  يأهِ وسََلَّمَ:  وَقِرَاءَتِِ  »ذَاكَ 

ثلًََثاا« يسََاركَِ  عََلَ  وَاتأفُلأ  مِنأهُ،  باِلِله  فَتَعَوَّذأ  تَهُ  سَسأ حأ
َ
أ فَإذَِا  بٌَِ،  خِنْأ لَُِ  ،  يُقَالُ 

. ذأهَبَهُ الُله عَنِِّ
َ
  [رواه مسلم] -[ صحيح] قَالَ: فَفَعَلأتُ ذَلكَِ فَأ

(151) – 'Uthman bin Abil-'As (må Allah vara nöjd med 

honom) berättade: "Jag kom till profeten صلى الله عليه وسلم och sa: 

'Allahs sändebud! Satan kommer mellan mig, min bön 

och min recitation så att jag blir förvirrad.' Allahs 

sändebud صلى الله عليه وسلم sa: 'Det är en djävul som heter Khinzab. 

Om du känner av honom så ska du be om Allahs skydd 

från honom, och spotta tre gånger mot din vänstra 



 
  

 
 

280 

sida.' Jag gjorde det och Allah tog  bort honom från 

mig.'" [Autentisk] - [Återberättad av Muslim] 

Förklaring 

'Uthman bin Abil-'As (mă Allah vara nöjd med 

honom) kom till profeten صلى الله عليه وسلم och sa: "Allahs sändebud! 

Satan kommer emellan mig och min bön, han hindrar mig 

från att förrätta den med fokus och inlevelse. Han gör mig 

förvirrad i min läsning och jag blir tveksam om den." 

Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم sa då till honom: "Det där är en djävul 

som heter Khinzab. Om du känner av honom och märker 

av hans närvaro ska du söka skydd hos Allah från honom, 

och blås på din vänstra sida tre gånger med lite saliv." 

'Uthman sa: "Jag gjorde det profeten صلى الله عليه وسلم beordrade mig att 

göra, och Allah tog bort honom från mig." 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Detta visar vikten av att vara fokuserad och 

närvarande i bönen, eftersom Satan kämpar för 

att förstöra den med förvirring och tvivel om den.   

2. Det är rekommenderat att söka skydd från Satan 

när han viskar under bönen, och att spotta tre 

gånger åt vänster.   

3. Detta visar hur följeslagarna (må Allah vara 
nöjd med dem) brukade vända sig till profeten 



 
  

 
 

281 

 med problem som de mötte så att han kunde صلى الله عليه وسلم
lösa det åt dem.   

4. Följeslagarnas hjärtan var levande, och deras 
högsta mål var det kommande livet.  

(65105)  
Den värsta tjuven är den som stjäl sin bön." Han sa: "Hur kan han stjäla sin bön?" Han svarade: "Genom att inte fullborda dess Ruku' och Sujud 

 (152)  –    ُ اللََّّ ِ صَلىَّ  رسَُولُ اللََّّ قَالَ  قَالَ:  هُرَيأرَةَ رضي الله عنه  بِِ 
َ
أ عَنأ 

وسََلَّمَ:   صَلًَتهَُ« عَليَأهِ  قُ  ِ يسَِأ ي  ِ الذَّ قَةا  سََْ النَّاسِ   
ُ
وَأ سأ

َ
قُ   »أ ِ يسَِأ وَكَيأفَ  قَالَ: 

  [رواه ابن حبان] -[ صحيح] .»لَِ يتُِمُّ رُكُوعَهَا، وَلَِ سُجُودَهَا« صَلًَتهَُ؟ قال:  

(152) – Abu Hurayrah (må Allah vara nöjd med honom) 

berättade att Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم sa: "Den värsta tjuven är 

den som stjäl sin bön." Han sa: "Hur kan han stjäla sin 

bön?" Han svarade: "Genom att inte fullborda dess Ruku' 

och Sujud".  [Autentisk]  - [Återberättad av Ibn Ribban] 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم förklarade att den värsta tjuven är den 

som stjäl från sina böner. Om en person stjäl någon 

annans egendom kanske han kan dra nytta från det i 

detta liv, tillskillnad från denna tjuv som stjäl sin egen 

del av belöningen. De sa: "Allahs sändebud! Hur kan 

han stjäla från sin bön?", varpå han svarade: genom att 

han inte fullbordar bönens Ruku' och Sujud. Han gör 

detta genom att stressa under Ruku' och Sujud, så han 

utför inte dem på ett lämpligt sätt. 



 
  

 
 

282 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Vikten av att be korrekt, och att utföra bönens 

pelare med lugn och fokus.   

2. Den som inte fullbordar sin Ruku' och Sujud 

benämns som en tjuv, i bortskrämmande syfte 

och för att uppmärksamma att detta är förbjudet.   

3. Det är obligatoriskt att fullborda Ruku' och Sujud 

samt att resa sig från dem på ett korrekt vis.  

(65100)  
Fruktar ni inte att Allah förvandlar era huvuden till åsnehuvuden, eller era skepnader till åsnors, om ni reser era huvuden innan imamen? 

بِِ هُرَيأرَةَ رضي الله عنه عَنِ النَّبِِِّ صَلىَّ الُله عَليَأهِ وسََلَّمَ قَالَ:    –   ( 153)   
َ
عَنأ أ

حَدُكُمأ  
َ
مَا يَُأشََ أ

َ
حَدُكُمأ    - »أ

َ
: لَِ يَُأشََ أ وأ

َ
نأ    - أ

َ
سَهُ قَبألَ الِْمَامِ، أ

أ
إِذَا رَفَعَ رَأ
ُ صُورَتهَُ صُورَةَ حَِِارٍ«  وأ يََأعَلَ اللََّّ

َ
سَ حَِِارٍ، أ

أ
سَهُ رَأ

أ
ُ رَأ   [ متفق عليه ]   - [  صحيح ]  . يََأعَلَ اللََّّ

(153) – Abu Hurayrah (må Allah vara nöjd med 

honom) berättade att profeten صلى الله عليه وسلم sa: "Fruktar ni inte att 

Allah förvandlar era huvuden till åsnehuvuden, eller 

era skepnader till åsnors, om ni reser era huvuden 

innan imamen?" [Autentisk] - [Al-Bukhari och Muslim] 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم berättar om det allvarliga hotet riktat 

till den som reser sitt huvud före sin imam, att Allah 

omvandlar hans huvud till ett åsnehuvud, eller 

omvandlar hans skepnad till en åsneform. 



 
  

 
 

283 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Den som ber bakom imamen har fyra tillstånd, 
varav tre är förbjudna; att utföra sina rörelser 
innan, samtidigt eller långt efter honom, och det 
föreskrivna är att han utför sina rörelser direkt 
efter imamen.   

2. Det är obligatoriskt för den som ber bakom 
imamen att följa imamen under bönen.   

3. Hotet om att omvandla skepnaden av den, som 
utför sina handlingar innan imamen, till att han 
får en form av en åsna är något som är möjligt, 
och det kallas för Maskh (omvandling).  

(3086)  
Om någon av er tvivlar i sin bön och inte vet hur många Rak’ah han har bett, och ifall det är tre eller fyra, låt honom då ignorera tvivlet och utgå ifrån det han är säker på. Sedan ska han utföra två Sujud innan han avslutar med Taslim 

ريِِّ رضي الله عنه قَالَ: قَالَ رسَُولُ الِله صَلىَّ    –   (154)  دُأ بِِ سَعِيدٍ الخأ
َ
عَنأ أ

مأ  الُله عَليَأهِ وسََلَّمَ: 
َ
رِ كَمأ صَلىَّ ثلًََثاا أ حَدُكُمأ فِِ صَلًَتهِِ، فَلمَأ يدَأ

َ
»إذَِا شَكَّ أ

نأ  
َ
ِ قَبألَ أ دَتيَنأ جُدُ سَجأ تيَأقَنَ، ثُمَّ يسَأ ِ عََلَ مَا اسأ بََأ ، وَلَأ كَّ رَحِ الشَّ ا، فَلأيطَأ بَعا رأ

َ
أ

وَإنِأ  صَلًَتهَُ،  لَُِ  نَ  شَفَعأ ا  خََأسا كََنَ صَلىَّ  فَإِنأ  بَعٍ  يسَُلِّمَ،  رأ
َ
لِْ ا  إتِأمَاما كََنَ صَلىَّ   

يأطَانِ« ا للِشَّ غِيما   [رواه مسلم] -[ صحيح]  .كََنَتَا ترَأ

(154) – Abu Sa’id al-Khudri (må Allah vara nöjd med 

honom) berättade att Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم sa: "Om  

någon av er tvivlar i sin bön och inte vet hur många 

böneenheter han har bett, och ifall det är tre eller fyra, 

låt honom då ignorera tvivlet och utgå ifrån det han är 



 
  

 
 

284 

säker på. Sedan ska han utföra två Sujud innan han 

avslutar med Taslim. Om han har bett fem, kommer de 

två Sujud att göra hans bön fullbordad. Om han har 

bett fullständigt fyra, kommer de två Sujud att 

förödmjuka Satan." [Autentisk] - [Återberättad av Muslim] 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم klargjorde att om den bedjande är 

osäker på hur många böneenheter han har bett, om det 

är tre eller fyra, bör han bortse från det osäkra, som är 

den extra böneenheten, och utgå ifrån det säkra, vilket 

är tre. Han ska då be en fjärde böneenhet och sedan 

utföra Sujud innan han avslutar bönen med Taslim. 

Om det visar sig att han faktiskt har bett fyra 

böneenheter, kommer den extra böneenhet att göra det 

till fem, och de två Sujud korrigerar att han bett denna 

extra böneenhet. Därmed blir det totala antalet jämnt, 

och inte udda. Om han däremot har bett fyra 

böneenheter och ingen extra, kommer han ha fullgjort 

sin plikt utan att ha lagt till eller minskat ifrån något. 

De två Sujud är också ett sätt att förudmjuka Satan, som 

försökte skapa förvirring och förstöra bönen. Men genom att 

lyda Allahs befallning och utföra de två Sujud fulländas 

bönen, vilket är en handling som Satan avvisade när han 

vägrade lyda Allahs befallning att göra Sujud till Adam. 



 
  

 
 

285 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Om den bedjande tvivlar i sin bön och inget 
alternativ väger tyngre än det andra, ska han 
bortse från tvivlet och agera utifrån det som är 
säkert, vilket är det mindre antalet, sedan fullfölja 
sin bön och utföra två Sujud för glömska innan 
han avslutar med Taslim.   

2. Dessa två Sujud är ett sätt att kompensera 
bönen och förödmjuka Satan, som hålls 
tillbaka och hindras från sitt syfte.   

3. Tvivlet i Hadithen avser osäkerhet utan någon 
tydlig övervägning, och om det finns ett alternativ 
som väger tyngre ska man agera utifrån det.   

4. Det är uppmanat att bekämpa och avvisa 
tvångstankar genom att följa de religiösa 
instruktionerna.  

(11231)  
Den bästa dagen som solen går upp över är fredag 

نَّ النَّبَِِّ صَلىَّ الُله عَليَأهِ وسََلَّمَ قَالَ:    –   ( 155)   
َ
بِِ هُرَيأرَةَ رضي الله عنه أ

َ
عَنأ أ

نََّةَ،   دأخِلَ الْأ
ُ
مُُعَةِ، فِيهِ خُلِقَ آدَمُ، وَفِيهِ أ مُ الْأ سُ يوَأ مأ مٍ طَلعََتأ عَليَأهِ الشَّ ُ يوَأ »خَيْأ

مُُعَةِ«  مِ الْأ اعَةُ إلَِِّ فِِ يوَأ رِجَ مِنأهَا، وَلَِ تَقُومُ السَّ خأ
ُ
  [ رواه مسلم ]   - [  صحيح ]  . وَفِيهِ أ

(155) – Abu Hurayrah (må Allah vara nöjd med honom) 

berättade att profeten صلى الله عليه وسلم sa: "Den bästa dagen som 

solen går upp över är fredag. På den dagen skapades 

Adam, fördes in i paradiset och fördes ut ur det. 



 
  

 
 

286 

Domedagen kommer även att inträffa på en  fredag." 
[Autentisk] - [Återberättad av Muslim] 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم informerar att den bästa dagen som solen 

går upp över är fredag. Några av dess särdrag är att Allah 

skapade Adam på denna dag, att han fördes in i paradiset 

på denna dag, och att han fördes ut ur paradiset och sändes 

ner till jorden på denna dag. Domedagen kommer 

dessutom att inträffa på en fredag. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Fredagen är bättre än de andra veckodagarna.   

2. Det är uppmuntrat att utföra många goda 
handlingar på fredagen och att förbereda sig för 
att motta Allahs nåd och skyddas från hans straff.   

3. Dessa särdrag för fredagen som nämns i 
Hadithen sägs inte enbart vara för att betona 
fredagens dygd, eftersom faktumet att Adam togs 
ut ur paradiset då och att domedagen sker den 
dagen inte ses som en dygd. Vissa lärda säger 
däremot att alla dessa särdrag är dygder, 
eftersom faktumet att Adam togs ut ur paradiset 
då ledde till förekomsten av profeter, sändebud 
och rättfärdiga människor, och domedagen är 
anledningen till att de rättfärdiga får sin belöning 
och det som Allah har förberett för dem.   



 
  

 
 

287 

4. Fredagen har också andra särdrag som har 

nämnts utöver de som nämns i denna Hadith, 

såsom att Adam blev förlåten på den, att han 

dog på den, och att det finns en tidpunkt på 

fredagen då en troende tjänare, som ber och 

frågar Allah om något, får det han frågat om.   

5. Årets bästa dag är 'Arafah-dagen, och det sägs 

också vara offerdagen. Veckans bästa dag är 

fredagen, och årets bästa natt är Laylat al-Qadr.  

(3711)  
Den som tvättar sig på fredagen på samma sätt som man tvättar sig efter Djanabah (sexuellt orent tillstånd) och sedan går ut (till bönen), är som den som offrat en kamel 

عَليَأهِ   –  (156)  الُله  ِ صَلىَّ  رسَُولَ اللََّّ نَّ 
َ
أ عَنأهُ   ُ اللََّّ رضَِيَ  هُرَيأرَةَ  بِِ 

َ
أ عَنأ 

قَالَ:   قَرَّبَ  وسََلَّمَ  نَّمَا 
َ
فَكَأ رَاحَ،  ثُمَّ  الْنََابةَِ  لَ  غُسأ الْمُُعَةِ  مَ  يوَأ تسََلَ  اغأ »مَنِ 

اعَةِ   مَا قَرَّبَ بَقَرَةا، وَمَنأ رَاحَ فِِ السَّ نَّ
َ
اعَةِ الثَّانِيَةِ، فَكَأ ، وَمَنأ رَاحَ فِِ السَّ بدََنةَا
قأرَنَ، وَمَنأ 

َ
ا أ نَّمَا قَرَّبَ كَبأشا

َ
نَّمَا قَرَّبَ  الثَّالِثةَِ، فَكَأ

َ
ابعَِةِ، فَكَأ اعَةِ الرَّ  رَاحَ فِِ السَّ

خَ  فَإذَِا   ، بَيأضَةا قَرَّبَ  نَّمَا 
َ
فَكَأ الخاَمِسَةِ،  اعَةِ  السَّ فِِ  رَاحَ  وَمَنأ   ، رَجَ  دَجَاجَةا

رَ« كأ تَمِعُونَ الذِّ   [متفق عليه] -[ صحيح] . الِْمَامُ حَضََتِ المَلًَئكَِةُ يسَأ

(156) – Abu Hurayrah (må Allah vara nöjd med honom) 

berättade att Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم sa: "Den som tvättar 

sig på fredagen på samma sätt som man tvättar sig efter 

Djanabah (sexuellt orent tillstånd) och sedan går ut (till 

bönen), är som den som offrat en kamel. Den som går 

ut i den andra timmen, är som den som offrat en ko. 



 
  

 
 

288 

Den som går ut i den tredje timmen, är som den som 

offrat en bagge med horn. Den som går  ut i den fjärde 

timmen, är som den som offrade en höna. Den som går 

ut i den femte timmen, är som den som offrat ett ägg. 

När imamen träder in i moskén, kommer änglarna för 

att lyssna på predikan."  [Autentisk] - [Al-Bukhari och Muslim] 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم talar om fördelen med att komma tidigt 

till fredagsbönen. Att komma dit tidigt börjar vid 

soluppgången och fortsätter tills imamen anländer. 

Detta motsvarar fem timmar, som delas in i fem delar 

beroende på tiden mellan soluppgången och det att 

imamen går upp på predikstolen för att hålla predikan: 

Det första: Den som tvättar sig fullständigt, likt man 

gör vid Ghusl efter Janabah, och sedan går till moskén för 

att be fredagsbönen under den första timmen, är som om 

han har gett en kamel i välgörenhet. 

Det andra: Den som går under den andra timmen, 

är som om han har gett en ko i välgörenhet. 

Det tredje: Den som går under den tredje timmen, är 

som om han har gett en bagge med horn i välgörenhet. 

Det fjärde: Den som går under den fjärde timmen, 

är som om han har gett en höna i välgörenhet. 



 
  

 
 

289 

Det femte: Den som går under den femte timmen, 

är som om han har gett ett ägg i välgörenhet. 

När imamen går upp för att hålla predikan, slutar 

änglarna som sitter vid dörrarna att skriva ner namnen på 

dem som kommer in i moskén i turordning, och de kommer 

istället för att lyssna på påminnelsen och predikan. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Det är uppmanat att tvätta sig inför fredagsbönen, 

vilket bör göras innan man beger sig till bönen.   

2. Fördelen med att anlända tidigt till fredagsbönen, 

redan från dagens första timmar.   

3. Uppmaning att skynda sig till att utföra goda 

handlingar.   

4. Änglarna närvarar vid fredagsbönen och de 

lyssnar till predikan.   

5. Änglarna är stationerade vid moskéernas 

dörrar och skriver ner namnen på dem som 

anländer till fredagsbönen i turordning.   

6. Ibn Rajab sa: "Profetens صلى الله عليه وسلم ord: 'Den som 

tvättar sig på fredagen och sedan går ut,' visar 

att den rekommenderade tvagningen för 

fredagen börjar vid gryningen och fortsätter 

tills man beger sig till fredagsbönen."  
(5393)  



 
  

 
 

290 

'Allahumma antas-Salam, wa minkas-salam, tabarakta ya dhal-jalali wal-ikram' (Allah! Du är As-Salam, från dig kommer frid, välsignad är du i din prakt och majestät) 

بَانَ رضي الله عنه قال: كََنَ رسَُولُ الِله صَلىَّ الُله عَليَأهِ   –  (157)  عن ثوَأ
وَقَالَ:   ثلًََثاا،  فَرَ  تغَأ اسأ صَلًَتهِِ  مِنأ  انأصَََفَ  إذَِا  لًَمُ،  وسََلَّمَ  السَّ نأتَ 

َ
أ »اللَّهُمَّ 

رَامِ«  كأ ِ
لًََلِ وَالْأ تَ ذَا الْأ لًَمُ، تَبَارَكأ : وَمِنأكَ السَّ وأزَاعِِِّ

َ أوَلَِدُ: فَقُلأتُ للِْأ ، قَالَ ال
فِرُ الَله. تغَأ سأ

َ
فِرُ الَله، أ تغَأ سأ

َ
فَارُ؟ قَالَ: تَقُولُ: أ تِغأ سأ   [رواه مسلم]  -[  صحيح] كَيأفَ الِأ

(157) – Thawban (må Allah vara nöjd med honom) sa: 

"När Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم blev färdig med bönen brukade 

han söka Allahs förlåtelse tre gånger och säga: 'Allahumma 

antas-Salam, wa minkas-salam, tabarakta ya dhal-jalali 

wal-ikram' (Allah! Du är al-Salam, från dig kommer frid, 

välsignad är du i din prakt och majestät).' Al-Walid sa: 'Jag 

frågade al-Awza'i hur han sa när han sökte förlåtelse?' Han 

sa: 'Du säger: 'Astaghfirullah, astaghfirullah (jag söker 

Allahs förlåtelse, jag söker Allahs förlåtelse).'"  [Autentisk]  - 

[Återberättad av Muslim] 

Förklaring 

När profeten صلى الله عليه وسلم blev färdig med sin bön brukade han 

säga: "Astaghfirullah, astaghfirullah, astghfirullah" (Jag 

söker Allahs förlåtelse, jag söker Allahs förlåtelse, jag 

söker Allahs förlåtelse). 

Sedan upphöjde han Allah genom att säga: 

"Allahumma antas-Salam, wa minkas-salam, tabarakta 

ya dhal-jalali wal-ikram" (Allah! Du är al-Salam, från dig 

kommer frid, välsignad vare du i din prakt och majestät). 



 
  

 
 

291 

Allah är den som är fullständig och komplett i sina 

egenskaper, han är fri från att ha några brister eller 

defekter, och det är han enbart som tillfrågas för att skonas 

det hemska i denna värld och i den kommande. Hans 

godhet är oändlig i denna värld och i den kommande, och 

han är den som besitter storhet och vänlighet. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Det är rekommenderat att be Allah om 

förlåtelse efter varje bön.   

2. Det är uppmanat att söka Allahs förlåtelse för att 

kompensera brister och tillkortakommande i ens 

dyrkan och lydnad.  

(10947)  
Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم brukade glorifiera Allahs enhet med detta efter varje bön 

ِ قَالَ: كََنَ  عَنأ    –   ( 158)    بَيْأ بِِ الزُّ
َ
ِ يَقُولُ فِِ دُبرُِ كُُِّ صَلًَةٍ حِيَن يسَُلِّمُ:  أ بَيْأ ابأنُ الزُّ

ءٍ قَدِيرٌ، لَِ   دُ وهَُوَ عََلَ كُُِّ شََأ مَأ أمُلأكُ وَلَُِ الْأ يكَ لَُِ، لَُِ ال دَهُ لَِ شََِ »لَِ إِلََِ إِلَِّ الُله وحَأ
ةَ إلَِِّ باِلِله، لَِ إِلََِ إلَِِّ الُله،  لَ وَلَِ قُوَّ بُدُ وَلَِ حَوأ لُ وَلَُِ  نَعأ مَةُ وَلَُِ الأفَضأ إِلَِّ إِيَّاهُ، لَُِ النِّعأ

ينَ وَلوَأ كَرِهَ الأكََفِرُونَ«  سََنُ، لَِ إِلََِ إِلَِّ الُله مُُألِصِيَن لَُِ الِِّ »كََنَ رسَُولُ  وَقَالَ:    الثَّنَاءُ الْأ
  [ رواه مسلم ]   - [  صحيح ]  . الِله صَلىَّ الُله عَليَأهِ وسََلَّمَ يُهَلِّلُ بهِِنَّ دُبرَُ كُُِّ صَلًَةٍ« 

(158) – Abu al-Zubayr sa: "Efter varje bön brukade Ibn al-

Zubayr säga: 'La ilaha illallahu wahdahu la  sharika lah, 

lahul-mulku, wa lahul-hamdu wa huwa 'ala kulli shay´in 

qadir. La hawla wa la quwwata illa billah, la ilaha illallah, 



 
  

 
 

292 

wa la na'budu illa iyyah, lahun-ni'matu wa lahul-fadlu wa 

lahuth-thana´ul-hasan, la ilaha illallahu mukhlisina lahud-

din wa law karihal-kafirun' (Det finns ingen sann gud 

utom Allah. Han är en och han har ingen vid sin sida. Till 

honom hör herraväldet och all pris och han har makt över 

allting. Det finns ingen rörelse och ingen styrka förutom 

med Allahs hjälp och vilja. Det finns ingen sann gud utom 

Allah, och vi dyrkar ingen annan än honom. Gåvorna hör 

till honom. Det goda hör till honom. All lovpris och 

tacksamhet tillkommer honom. Det finns ingen sann gud 

utom Allah; vi dyrkar endast honom, med uppriktighet, 

även om de otrogna ogillar det)." Han sa: "Allahs 

sändebud صلى الله عليه وسلم brukade glorifiera Allahs enhet med detta 

efter varje bön."  [Autentisk]  - [Återberättad av Muslim] 

Förklaring 

Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم brukade glorifiera att Allah är 

den enda sanna guden genom denna otroliga åminnelse 

efter varje obligatorisk bön. Den betyder: 

"Det finns ingen sann gud utom Allah": ingen har 

rätt att dyrkas utom Allah. 

"Han är en och han har ingen vid sin sida": Han har 

ingen partner i sin gudomlighet, sitt herravälde eller 

sina namn och egenskaper. 



 
  

 
 

293 

"Till honom hör herraväldet": Det fullkomliga, 

omfattande, kompletta och vidsträckta herraväldet är 

hans. Han äger himlarna, jorden och allt däremellan. 

"Och all pris": Han beskrivs med fullkomlig perfektion, 

och han prisas fullständigt utifrån kärlek och högaktning 

under alla omständigheter, bra såväl som dåliga. 

"Och han har makt över allt": Hans kapacitet är perfekt 

och fullständig på alla sätt och vis, inget är omöjligt för 

honom, och ingen kan sätta sig emot hans vilja. 

"Det finns ingen rörelse och ingen styrka förutom 

med Allahs hjälp och vilja": Det går inte att gå från en 

situation till en annan, från att synda till att utföra 

lydnad, förutom med Allahs styrka. Han är den som 

hjälper och förtjänar att förlitas på. 

"Det finns ingen sann gud utom Allah, och vi dyrkar 

ingen annan än honom": Detta understryker monoteism, 

och avvisar polyteism, och att ingen förtjänar att dyrkas 

utom honom. 

"Gåvorna hör till honom. Det goda hör till honom": 

Det är han som skapar välsignelser och äger dem, varpå 

han skänker dem till den han vill bland sina tjänare. 



 
  

 
 

294 

"All lovpris och tacksamhet tillkommer honom": för 

hans essens, egenskaper, handlingar och välsignelser, 

under varje omständighet. 

"Det finns ingen sann gud utom Allah; vi dyrkar 

endast honom, med uppriktighet": vi dyrkar honom 

uppriktigt utan ögontjäneri, och vi vill inte heller lyda 

Allah för att prisas av människor för det. 

"Även om de otrogna ogillar det": vi håller fast vid 

Allahs monoteism och dyrkandet av honom, även om 

de otrogna ogillar det. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Det är uppmanat att säga denna åminnelse 

efter varje obligatorisk bön.   

2. En muslim är stolt över sin religion och över 

att visa sitt praktiserande av det öppet, även 

om de otrogna ogillar det.   

3. Om frasen "efter varje bön" förekommer i en Hadith; 

om Hadithen uppmanar till någon åminnelse sägs 

det efter Taslim, när bönen avslutats, och om det är 

en åkallan sägs det innan Taslim.  

(6203)  

 



 
  

 
 

295 

'Efter varje obligatorisk bön 

بَةَ  عَنأ    –  (159)  أمُغِيَْةُ بأنُ شُعأ َّ ال لَى عََلَ مأ
َ
بَةَ قَالَ: أ أمُغِيَْةِ بأنِ شُعأ وَرَّادٍ كََتبِِ ال

دُبرُِ كُُِّ  نَّ النَّبَِِّ صَلىَّ الُله عَليَأهِ وسََلَّمَ كََنَ يَقُولُ فِِ 
َ
أ مُعَاوِيَةَ:  إِلََ  فِِ كِتَابٍ 

تُوبَةٍ:   دُ، وهَُوَ  صَلًَةٍ مَكأ مَأ أمُلأكُ وَلَُِ الْأ يكَ لَُِ، لَُِ ال دَهُ لَِ شََِ »لَِ إِلََِ إلَِِّ الُله وحَأ
طِيَ لمَِا مَنَعأتَ، وَلَِ   طَيأتَ، وَلَِ مُعأ عأ

َ
ءٍ قَدِيرٌ، اللَّهُمَّ لَِ مَانعَِ لمَِا أ عََلَ كُُِّ شََأ

» دَُّ دَِّ مِنأكَ الْأ   [متفق عليه] -[ صحيح]  .يَنأفَعُ ذَا الْأ

(159) – Warrad, al-Mughirah bin Shu'bahs skrivare, sa: 

"Al-Mughirah bin Shu'bah dikterade ett brev till 

Mu'awiyah för mig: 'Efter varje obligatorisk bön brukade 

profeten صلى الله عليه وسلم säga: 'La ilaha illallahu wahdahu la sharika 

lah, lahul-mulku wa lahul-hamdu wa huwa 'ala kulli 

shay'in qadir. Allahumma la mani'a lima a'tayt, wa la 

mu'tiya lima mana't, wa la yanfa'u dhal-jaddi minkal-jadd' 

(Det finns ingen sann gud utom Allah. Han är en och han 

har ingen vid sin sida. Till honom hör herraväldet och all 

pris och han är har makt över allting. Allah! Ingen kan 

hindra det som du ger och ingen kan ge det som du 

hindrar, och den rikes rikedom gynnar honom inte mot 

dig)."  [Autentisk]  - [Al-Bukhari och Muslim] 

Förklaring 

Efter varje obligatorisk bön brukade profeten صلى الله عليه وسلم säga: 

"La ilaha illallahu wahdahu la sharika lah, lahul-mulku 

wa lahul-hamdu wa huwa 'ala kulli shay'in qadir. 

Allahumma la mani'a lima a'tayt, wa la mu'tiya lima 



 
  

 
 

296 

mana't, wa la yanfa'u dhal-jaddi minkal-jadd (Det finns 

ingen sann gud utom Allah. Han är en och han har ingen 

vid sin sida. Till honom hör herraväldet och all pris och 

han är har makt över allting. Allah! Ingen kan hindra det 

som du ger och ingen kan ge det som du hindrar, och den 

rikes rikedom gynnar inte honom mot dig)." 

Det vill säga jag tror och bekräftar den monoteistiska 

trosbekännelsen; det finns ingen sann gud utom Allah. 

Sann dyrkan tillkommer Allah, och jag tar avstånd från 

att den ska tillskrivas någon annan än honom, eftersom 

ingen är värd dyrkan utom Allah. Jag bekräftar även att 

sant och fullkomligt ägande tillkommer Allah, och att alla 

lovprisningar av dem i himlarna och på jorden förtjänas 

av Allah, då han har makt över allting. Det han som har 

föreskrivit ska ges eller undanhållas är obestridligt, och 

den rike kan inte gynnas av sin rikedom hos honom, det 

är enbart goda handlingar som kan gynna honom. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Det är rekommenderat att säga denna åkallan 

efter bönerna, eftersom den innehåller 

monoteism och lovprisning av Allah.   

2. Det är uppmanat att skynda sig till att 

implementera Sunnan och att sprida den.  

(65102)  



 
  

 
 

297 

Den som säger 'Subhanallah' (Allah är fri från brister) trettiotre gånger efter varje obligatorisk bön, och 'Alhamdulillah' (All lovprisning tillkommer Allah) trettiotre gånger, och 'Allahu akbar' (Allah är störst) trettiotre gånger, vilket är nittio nio, och sedan fullbordar den hundrade gången med att säga: 'La ilaha illallahu wahdahu la sharika lah, lahul-mulku wa lahul-hamdu wa huwa 'ala kulli shay'in Qadir' (Det finns ingen sann gud utom Allah, han är den enda utan någon vid sin sida, honom tillhör herraväldet och honom tillhör all lovprisning, och han har makt över allt), kommer att få sina synder förlåtna, även om de är li ka omfattande som skummet på havet 

بِِ هُرَيأرَةَ رضي الله عنه عَنأ رسَُولِ الِله صَلىَّ الُله عَليَأهِ   –  (160) 
َ
عَنأ أ

ثلًََثاا  وسََلَّمَ:   الَله  دَ  وحََِِ وَثلًََثيَِن،  ثلًََثاا  صَلًَةٍ  كُُِّ  دُبرُِ  فِِ  الَله  سَبَّحَ  »مَنأ 
أمِائةَِ:   عُونَ، وَقَالَ: تَمَامَ ال عَةٌ وَتسِأ َ الَله ثلًََثاا وَثلًََثيَِن، فَتألِكَ تسِأ وَثلًََثيَِن، وَكَبَِّ

يكَ لَُِ،   دَهُ لَِ شََِ ءٍ قدَِيرٌ  لَِ إِلََِ إلَِِّ الُله وحَأ دُ وهَُوَ عََلَ كُُِّ شََأ مَأ أمُلأكُ وَلَُِ الْأ لَُِ ال
رِ«  َحأ   [رواه مسلم] -[ صحيح] . غُفِرَتأ خَطَاياَهُ وَإِنأ كََنتَأ مِثألَ زَبَدِ الْأ

(160) – Abu Hurayrah (må Allah vara nöjd med honom) 

berättade att Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم sa: "Den som säger 

'Subhanallah' (Allah är fri från brister) trettiotre gånger efter 

varje obligatorisk bön, och 'Alhamdulillah' (All lovprisning 

tillkommer Allah) trettiotre gånger, och 'Allahu akbar' 

(Allah är störst) trettiotre gånger, vilket är nittio nio, och 

sedan fullbordar den hundrade gången med att säga: 'La 

ilaha illallahu wahdahu la sharika lah, lahul-mulku wa lahul-

hamdu wa huwa 'ala kulli shay'in Qadir' (Det finns ingen 

sann gud utom Allah, han är den enda utan någon vid sin 

sida, honom tillhör herraväldet och honom tillhör all 

lovprisning, och han har makt över allt), kommer att få sina 

synder förlåtna, även om de är lika omfattande som 

skummet på havet."  [Autentisk]  - [Återberättad av Muslim] 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم klargjorde att den som, efter att ha 

avslutat den föreskrivna bönen, säger: trettiotre 

gånger: "Subhanallah", vilket innebär att förklara att 

Allah är fri från alla brister. 



 
  

 
 

298 

Och säger trettiotre gånger: "Alhamdulillah", vilket 

innebär att prisa honom med fullkomliga attribut, 

samtidigt som personens hjärta är fyllt av kärlek och 

vördnad till Allah. 

Och säger trettiotre gånger: "Allahu akbar", vilket 

innebär att Allah är större och mer ärofull än allt annat. 

Och fullbordar hundra genom att säga: "La ilaha 

illallahu wahdahu la sharika lah, lahul-mulk wa lahul-hamd 

wa huwa 'ala kulli shay'in Qadir", detta innebär att ingen 

förtjänar att dyrkas i sanning utom Allah som är den enda 

utan någon vid hans sida. Det är endast han som fullständigt 

äger hela herravälde och förtjänar all pris och lov med kärlek 

och vördnad, och att han är allsmäktig och det finns inget 

som kan hindra honom att få igenom sin vilja. 

Den som säger detta kommer att få sina synder 

utplånade och förlåtna, även om de är lika omfattande 

som den vita skumtoppen på havet vid dess vågor och 

kraftiga rörelse. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Det är rekommenderat att nämna detta efter 

de föreskrivna bönerna.   

2. Detta leder till förlåtelse av synder.   

3. Allahs enorma godhet, barmhärtighet och förlåtelse.   



 
  

 
 

299 

4. Detta leder till förlåtelse av synder, och avser att 

utplåna mindre synder, medan större synder 

endast förlåts genom att personen visar ånger.  

(10948)  
Ingenting hindrar den som läser Ayat al-Kursi efter varje föreskriven bön, från att komma in i paradiset förutom döden 

مَامَةَ رضي الله عنه قَالَ: قَالَ رسَُولُ الِله صَلىَّ الُله عَليَأهِ   –   (161) 
ُ
بِِ أ

َ
عَنأ أ

هُ مِنأ دُخُولِ  وسََلَّمَ:   نعَأ تُوبَةٍ لمَأ يَمأ  آيةََ الأكُرأسِِِّ فِِ دُبرُِ كُُِّ صَلًَةٍ مَكأ
َ
»مَنأ قَرَأ

نأ يَمُوتَ«
َ
نََّةِ إلَِِّ أ   [رواه النسائي في الكبرى] - [  صحيح] .الْأ

(161) – Abu Umamah (må Allah vara nöjd med 

honom) berättade att Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم sa: "Ingenting 

hindrar den som läser Ayat al-Kursi efter varje 

föreskriven bön, från att komma in i paradiset förutom 

döden." [Autentisk] - [Återberättad av al-Nasa’i i al-Kubra] 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم informerade att den som reciterar Ayat 

al-Kursi efter att ha avslutat den föreskrivna bönen 

hindras inte från att träda in i paradiset förutom döden. 

Ayat al-Kursi finns i Surat al-Baqarah, Allah säger: 

"Allah! - Det finns ingen (sann) gud utom han, den 

Levande, skapelsens evige Vidmakthållare. Slummer 

överraskar honom inte och inte heller sömn. Honom 

tillhör allt det som himlarna rymmer och det som 

jorden bär. Vem är den som vågar tala [för någon] 

inför honom utan hans tillstånd? Han vet allt vad 



 
  

 
 

300 

[människor] kan veta och allt som är dolt för dem och 

av hans kunskap kan de inte omfatta mer än han 

tillåter. Hans fotpall omsluter himlarna och jorden. Att 

värna och bevara dem är för honom ingen börda. Han 

är den Höge, den Väldige" (2:255). 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Den här ofantliga versens dygd, då den 
omfattar Allahs vackra namn och höga attribut.   

2. Det rekommenderas att recitera denna väldiga 
vers efter varje föreskriven bön.   

3. Goda handlingar är en orsak till att träda in i 
paradiset.  

(10950)  
Jag har memorerat att profeten صلى الله عليه وسلم utförde tio Rak'ah (böneenheter) 

تُ مِنَ النَّبِِِّ صَلىَّ الُله عَليَأهِ    –   ( 162)    ُ عَنأهُمَا قَالَ: حَفِظأ عَنِ ابأنِ عُمَرَ رضَِيَ اللََّّ
رِبِ   دَ المَغأ ِ بَعأ عَتَينأ دَهَا، وَرَكأ ِ بَعأ عَتَينأ رِ، وَرَكأ هأ ِ قَبألَ الظُّ عَتَينأ َ رَكَعَاتٍ: رَكأ وسََلَّمَ عَشْأ

دَ العِشَ  ِ بَعأ عَتَينأ بأحِ، وَكََنتَأ سَاعَةا لَِ  فِِ بيَأتِهِ، وَرَكأ ِ قَبألَ صَلًَةِ الصُّ عَتَينأ اءِ فِِ بيَأتِهِ، وَرَكأ
ذَّنَ  

َ
أ إذَِا  كََنَ  نَّهُ 

َ
أ صَةُ  حَفأ ثَتأنِِ  حَدَّ فِيهَا،  وسََلَّمَ  عَليَأهِ  الُله  النَّبِِِّ صَلىَّ  عََلَ  خَلُ  يدُأ

، وَفِي لَ  ِ عَتَينأ رُ صَلىَّ رَكأ نَّ النَّبَِِّ صَلىَّ الُله عَليَأهِ وسََلَّمَ كََنَ  المُؤذَِّنُ وَطَلعََ الفَجأ
َ
ظٍ: أ فأ

 . ِ عَتَينأ مُُعَةِ رَكأ دَ الْأ   [ متفق عليه بجميع رواياته ]   - [  صحيح ]  يصَُلِِّ بَعأ

(162) – Ibn 'Umar (må Allah vara nöjd med honom) sa: "Jag 

har memorerat att profeten صلى الله عليه وسلم utförde tio  böneenheter: två 

böneenheter innan Dhuhr och två böneenheter efter, två 



 
  

 
 

301 

böneenheter efter Maghrib i hans hem, två böneenheter 

efter 'Isha' i hans hem, och två böneenheter innan Fajr-

bönen, vilket var en tid då ingen var tillåten att träda in hos 

profeten صلى الله عليه وسلم. Hafsah berättade för mig att han brukade be 

två böneenheter vid gryning efter att bönekallaren kallat till 

bön." En annan rapportering lyder: "Profeten صلى الله عليه وسلم brukade be 

två böneenheter efter fredagsbönen."  [Autentisk]  - [Återberättad 

av al-Bukhari och Muslim i alla dess återberättelser] 

Förklaring 

'Abdullah bin 'Umar (må Allah vara nöjd med 

honom) förtydligar att de frivilliga bönerna som han 

har memorerat från profeten صلى الله عليه وسلم är tio. Dessa böner 

kallas för "As-Sunan ar-Rawatib" (de regelbundna 

Sunnah-bönerna). Två böneenheter innan Dhuhr, och 

två böneenheter efter, två böneenheter efter Maghrib i 

hans hem, två böneenheter efter 'Isha' i hans hem, och 

två böneenheter innan Fajr, följaktligen är de tio 

sammanlagt. Beträffande fredagsbönen brukade han 

be två böneenheter efter den. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Det är rekommenderat att utföra dessa böner 
regelbundet.   

2. Det är föreskrivit att be Sunnah-böner hemma.  

(3062)  
 



 
  

 
 

302 

Om någon av er går in i en moské ska han be två Rak'ahs innan han sätter sig 

نَّ رسَُولَ الِله صَلىَّ الُله عَليَأهِ وسََلَّمَ  عَنأ    –   ( 163)   
َ
لمَِِِّ رضي الله عنه أ بِِ قَتَادَةَ السَّ

َ
أ

نأ يََألِسَ« قَالَ:  
َ
ِ قَبألَ أ عَتيَنأ كَعأ رَكأ جِدَ فَلأيَْأ حَدُكُمُ الأمَسأ

َ
  [ متفق عليه ]   - [  صحيح ]  . »إذَِا دَخَلَ أ

(163) – Abu Qatadah al-Salami (må Allah vara nöjd med 

honom) berättade att Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم sa: "Om någon 

av er går in i en moské ska han be två böneenheter innan 

han sätter sig."  [Autentisk]  - [Al-Bukhari och Muslim] 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم uppmanade att den som kommer in i 

moskén, oavsett tid eller orsak, borde be två böneenheter 

innan han sätter sig. Denna bön kallas för Tahiyyat al-

Masjid, vilket syftar på att hälsa på moskén. 

Vad vi kan lära oss från hadithen: 

1. Det är rekommenderat att be två böneenheter som 

Tahiyyat al-Masjid innan man sätter sig ned.   

2. Denna bestämmelse riktar sig till den som vill 

sätta sig, beträffande den som går in i moskén 

och lämnar den utan att sätta sig omfattas inte 

av bestämmelsen.   

3. Om en person kommer in i moskén när folket 

har börjat be ska han ansluta sig till deras bön, 

vilket kompenserar för de två böneenheter.  

(65091)  



 
  

 
 

303 

Om du säger 'Var tyst' till din kamrat då imamen predikar på fredagen, har du talat ett lättsinnigt tal 

»إذا  عن أبِِ هُرَيرةَ رضي الله عنه أنَّ رسول الله صلى الله عليه وسلمَ قال:    –   ( 164)   
ِمامُ يَُأطُبُ، فَقَدأ لغََوأتَ« 

، يومَ الْمعةِ، والْأ نأصِتأ
َ
  [ متفق عليه ]   - [  صحيح ]  . قُلأتَ لصَِاحِبِكَ: أ

(164) – Abu Hurayrah (må Allah vara nöjd med honom) 

berättade att Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم sa: "Om du säger 'Var tyst' 

till din kamrat då imamen predikar på fredagen, har du talat 

ett lättsinnigt tal."  [Autentisk]  - [Al-Bukhari och Muslim] 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم förklarar att bland de obligatoriska 

uppföranden en person måste hålla sig till när han närvarar 

under fredagspredikan är att han är tyst och lyssnar på 

imamen som predikar, så att han kan ta till sig budskapet. 

Den som säger något till andra då imamen predikar, även 

något litet som 'Var tyst' eller 'Lyssna', har gått miste om 

fredagsbönens förträfflighet. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Det är förbjudet att tala under predikan, även om 

det omfattar tal som förbjuder det onda, besvara 

fredshälsningen eller att be för den som har nyst.   

2. Undantaget är den som tilltalar imamen eller 

tilltalas av honom.   

3. Det är tillåtet att prata mellan de två 

predikningarna vid behov.   



 
  

 
 

304 

4. Om profeten صلى الله عليه وسلم omnämns under predikan så 

hyllar du honom tyst inom dig själv, likaså att 

säga "Amin" efter imamens åkallan.  

(3107)  
'Be stående. Om du inte kan det, ber du sittande. Om du inte kan det, så be liggande på sidan.' 

عن عمران بن حصين رضي الله عنه قال: كََنتَأ بِِ بوََاسِيُْ،   –   (165) 
لًَةِ، فَقَالَ:   لأتُ النَّبَِِّ صَلىَّ الُله عَليَأهِ وسََلَّمَ عَنِ الصَّ

َ
ا، فَإنِأ لمَأ  فَسَأ »صَلِّ قَائمِا

تَطِعأ فَعَلَى جَنأبٍ«  ا، فَإِنأ لمَأ تسَأ تَطِعأ فَقَاعِدا   [رواه البخاري] -[ صحيح] . تسَأ

(165) – 'Imran bin Husayn (må Allah vara nöjd med 

honom) sa: "Jag led av hemorrojder, så jag frågade 

profeten صلى الله عليه وسلم om bönen. Han sa: 'Be stående. Om du inte 

kan det, ber du sittande. Om du inte kan det, så be 

liggande på sidan.'"  [Autentisk] - [Återberättad av al-Bukhari] 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم tydliggjorde att bönen ska till grunden 

bes stående. Undantaget är om personen inte klarar av 

det, då kan han be sittande. Om han inte kan be sittande 

får han be liggandes på sidan. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. En person är inte ursäktad från att be så länge 

han har fattningsförmåga, utan han ska be 

utifrån sin kapacitet och möjlighet.   



 
  

 
 

305 

2. Islam är en tolerant och enkel religion att 

praktisera, och förväntar sig enbart att en 

muslim dyrkar Allah utifrån sin förmåga.  

(10951)  
En bön i min moské är bättre än tusen böner i alla andra moskéer, förutom i den heliga moskén 

نَّ النَّبَِِّ صَلىَّ الُله عَليَأهِ وسََلَّمَ عَنأ    –  (166) 
َ
بِِ هُرَيأرَةَ رضَِيَ الُله عَنأهُ: أ

َ
أ

جِدَ  قَالَ:   أمَسأ لأفِ صَلًَةٍ فِيمَا سِوَاهُ إلَِِّ ال
َ
ٌ مِنأ أ جِدِي هَذَا خَيْأ »صَلًَةٌ فِِ مَسأ

رََامَ«   [متفق عليه] -[ صحيح]  .الْأ

(166) – Abu Hurayrah (må Allah vara nöjd med honom) 

berättade att profeten صلى الله عليه وسلم sa: "En bön i min moské är bättre 

än tusen böner i alla andra moskéer, förutom i den heliga 

moskén."  [Autentisk]  - [Al-Bukhari och Muslim] 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم berättar om förträffligheten i att be i hans 

moské, och att det har större belöning än tusen böner i 

någon annan moské, förutom i den heliga moskén i Mecka, 

då böner där är bättre än böner i profetens moské. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Böner har en större belöning när de utförs i 

den heliga moskén eller i profetens moské.   

2. En bön i den heliga moskén är bättre än 

hundratusen böner i andra moskéer.  

(65090)  



 
  

 
 

306 

Om någon bygger en moské för Allahs skull, kommer Allah att bygga något liknande åt honom i paradiset.' 

نَّ  عَنأ    –  (167) 
َ
رَادَ  مَُأمُودِ بأنِ لَِْيدٍ رضي الله عنه: أ

َ
انَ أ عُثأمَانَ بأنَ عَفَّ

نأ يدََعَهُ عََلَ هَيأئتَِهِ، فَقَالَ: سَمِعأتُ 
َ
حَبُّوا أ

َ
جِدِ فَكَرِهَ النَّاسُ ذَلكَِ، وَأ أمَسأ بنَِاءَ ال

ا لِلَِّ بنَََ الُله لَُِ فِِ  رسَُولَ الِله صَلىَّ الُله عَليَأهِ وسََلَّمَ يَقُولُ:   جِدا »مَنأ بنَََ مَسأ
نََّةِ مِثألهَُ«    [متفق عليه] -[ صحيح]  .الْأ

(167) – Mahmud bin Labid (må Allah vara nöjd med 

honom) sa: "'Uthman bin 'Affan ville bygga ut moskén, 

men folket ogillade detta och ville att den skulle förbli 

som den var. Då berättade han att han hörde Allahs 

sändebud صلى الله عليه وسلم säga: 'Om någon bygger en moské för Allahs 

skull, kommer Allah att bygga något liknande åt honom 

i paradiset.'"  [Autentisk] - [Al-Bukhari och Muslim] 

Förklaring  

'Uthman (må Allah vara nöjd med honom) ville 

bygga om profetens صلى الله عليه وسلم moské på ett bättre sätt än dess 

första konstruktion. Folket ogillade detta då det skulle 

ändra hur moskén såg ut under profetens صلى الله عليه وسلم tid. Moskén 

var gjord av lera och dess tak av palmblad. 'Uthman ville 

istället bygga moskén av sten och cement, så han 

berättade för dem att han hört profeten صلى الله عليه وسلم nämna att om 

någon bygger en moské för att uppnå Allahs välbehag, 

och inte av ögontjäneri eller för att prisas, kommer Allah 

att belöna den personen med något bättre, vilket är att 

Allah bygger något liknande åt honom i paradiset. 



 
  

 
 

307 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Det är uppmanat att bygga moskéer och det 

finns en stor förträfflighet i att göra det.   

2. Att expandera och förnya moskén inkluderas i 

förträffligheten av att bygga en moské.   

3. Vikten av att vara uppriktig till Allah i samtliga 

handlingar.  

(65089)  
Välgörenhet får inte egendomen att minska. Varje gång en tjänare är förlåtande kommer Allah att ära honom, och varje gång en tjänare ödmjukar sig inför Allah kommer Allah att upphöja honom 

عن أبِ هريرة رضي الله عنه عن رسول الله صلى الله عليه   –  (168) 
ا، وَمَا  وسلم قال:   وٍ إِلَِّ عِزًّ ا بعَِفأ »مَا نَقَصَتأ صَدَقَةٌ مِنأ مَالٍ، وَمَا زَادَ الُله عَبأدا

حَدٌ لِلَِّ إِلَِّ رَفَعَهُ الُله«
َ
  [رواه مسلم] -[ صحيح]  .توََاضَعَ أ

(168) – Abu Hurayrah (må Allah vara nöjd med honom) 

berättade att Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم sa: "Välgörenhet får inte 

egendomen att minska. Varje gång en tjänare är 

förlåtande kommer Allah att ära honom, och varje gång 

en tjänare ödmjukar sig inför Allah kommer Allah att 

upphöja honom."  [Autentisk] - [Återberättad av Muslim] 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم berättar att välgörenhet inte minskar 

någons egendom, snarare skyddar den egendomen från 

förstörelse. Allah ersätter även med något ofantligt 

gott varpå spenderandet leder till en ökning. 



 
  

 
 

308 

Förlåtelse, när det är möjligt att hämnas eller ställa andra 

till svars, leder till att personen ökar i styrka och ära. 

Ingen ödmjukar sig för Allahs skull, och inte av 

fruktan, smicker eller att någon nytta, förutom att 

Allah belönar honom med ökad status och ära. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. All godhet och framgång finns i att följa islams 

riktlinjer och i att göra gott, även om vissa 

människor får för sig att det leder till det motsatta.  

(5512)  

Allah säger: 'Adams barn! Spendera, så kommer jag att spendera på dig.' 

الله عليه   –  (169)  أن رسول الله صلى  الله عنه  أبِ هريرة رضي  عن 
نأفِقأ عَليَأكَ« وسلم قال:  

ُ
نأفِقأ ياَ ابأنَ آدَمَ أ

َ
  [متفق عليه] -[ صحيح] .»قَالَ الُله: أ

(169) – Abu Hurayrah (må Allah vara nöjd med honom) 

berättar att Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم sa: "Allah säger: 'Adams 

barn! Spendera, så kommer jag att spendera på dig.'"  
[Autentisk]  - [Al-Bukhari och Muslim] 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم berättar att Allah sa: "Adams barn! 

Spendera, i obligatoriska och rekommenderade ändamål, 

så kommer jag att öka din försörjning och återgälda dig 

för det du spenderat samt välsigna det åt dig." 



 
  

 
 

309 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Detta är en uppmaning till att ge i välgörenhet 
och att spendera för Allahs skull.   

2. Att spendera i bra ändamål är av de största 
anledningarna till att personen får välsignat och 
utökat uppehälle, och Allah kommer att kompensera 
det tjänaren har spenderat.   

3. Profeten صلى الله عليه وسلم återberättar denna Hadith från sin Herre, 
och den kallas för Hadith Qudsi (helig Hadith) eller 
Hadith Ilahi (gudomlig Hadith). Dessa Hadithers 
ordval och innebörd är från Allah, men de skiljer sig 
från Koranen som saknar liknande motstycke och 
vars recitation är en form av dyrkan. Personen som 
läser Koranen bör även vara i ett rent tillstånd, och 
Koranen är en utmaning (för andra att framställa 
något liknande) och mirakulös, med mera.  

(5805)  
Om en man spenderar på sin familj med hopp om Allahs belöning för det, blir det till en välgörenhet för hans del 

عن أبِ مسعود رضي الله عنه عن النبِ صلى الله عليه وسلم   –  (170) 
لِهِ يَُأتسَِبهَُا فَهُوَ لَُِ صَدَقَةٌ« قال:   هأ

َ
نأفَقَ الرَّجُلُ عََلَ أ

َ
  [متفق عليه]  -[  صحيح] .»إذَِا أ

(170) – Abu Mas'ud (må Allah vara nöjd med honom) 

berättade att profeten صلى الله عليه وسلم sa: "Om en man spenderar på sin 

familj med hopp om Allahs belöning för det, blir det till 

en form av välgörenhet för hans del."  [Autentisk]    -  [Al-

Bukhari och Muslim] 



 
  

 
 

310 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم berättar att om en man spenderar på sin 

familj som han måste försörja, likt hans hustru, 

föräldrar, barn och andra, samtidigt som han avser att 

närma sig Allah genom det han spenderar, kommer det 

han spenderar att bli till en välgörenhet för hans del. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. En man belönas för att spendera på sin familj.   

2. En troende ska söka Allahs välbehag och belöning 
i allt han gör.   

3. En person bör ha en god avsikt till varje 
handling, som att i spendera på sin familj.  

(6460)  
Människor! Sprid fredshälsningen, ge mat, håll kontakten med era släktingar och be på natten medan folk sover, så kommer ni att träda in i paradiset med frid.' 

   (171 )   –    ُ ا قَدِمَ النَّبُِِّ صَلىَّ اللََّّ ِ بأنُ سَلًَمٍ رضي الله عنه قَالَ: لمََّ عَنأ عَبأدُ اللََّّ
ُ عَليَأهِ   ِ صَلىَّ اللََّّ َفَلَ النَّاسُ قبَِلهَُ، وَقِيلَ: قَدِمَ رسَُولُ اللََّّ أمَدِينَةَ انَأ ال عَليَأهِ وسََلَّمَ 

رسَُ  قَدِمَ   ، ِ اللََّّ رسَُولُ  قَدِمَ  ا  وسََلَّمَ،  فَلَمَّ نأظُرَ، 
َ
لِْ النَّاسِ  فِِ  فَجِئأتُ  ثلًََثاا،   ، ِ اللََّّ ولُ 

تُهُ تكََلَّمَ   ءٍ سَمِعأ لُ شََأ وَّ
َ
ابٍ، فكَََنَ أ هِ كَذَّ هَهُ ليَأسَ بوِجَأ نَّ وجَأ

َ
هَهُ، عَرَفأتُ أ تبَيََّنأتُ وجَأ

نأ قَالَ:  
َ
 بهِِ أ

َ
لًَمَ، وَأ فأشُوا السَّ

َ
هَا النَّاسُ، أ يُّ

َ
رأحَامَ، وصََلُّوا  »ياَ أ

َ عَامَ، وصَِلوُا الْأ عِمُوا الطَّ طأ
نََّةَ بسَِلًَمٍ«  خُلوُا الْأ   [ رواه الترمذي وابن ماجه وأحمد ]   - [  صحيح ]  . باِللَّيألِ وَالنَّاسُ نِيَامٌ، تدَأ

(171) – 'Abdullah bin Salam (må Allah vara nöjd med  

honom) berättade att när Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم anlände till 

Medina, rusade människor emot honom och ropade tre 



 
  

 
 

311 

gånger: "Allahs sändebud har kommit! Allahs sändebud 

har kommit!" Så jag gick med dem för att se honom. När 

jag såg hans ansikte, visste jag att detta inte är lögnares 

ansikte. Det första jag hörde honom säga var: "Människor! 

Sprid fredshälsningen, ge mat, håll kontakten med era 

släktingar och be på natten medan folk sover, så kommer 

ni att träda in i paradiset med frid.'"  [Autentisk]  - [Återberättad 

av al-Tirmidhi, Ibn Majah och Ahmad] 

Förklaring 

När profeten صلى الله عليه وسلم anlände till Medina och människorna 

skyndade till honom, var 'Abdullah bin Salam, som då var 

jude, en av dem som gick för att se profeten صلى الله عليه وسلم. När han 

såg profetens ansikte, kände han omedelbart att detta var 

en sanningsenlig man, inte en lögnare, på grund av ljuset, 

skönheten och respekten som hans ansikte utstrålade. Det 

första han hörde från profeten صلى الله عليه وسلم var en uppmaning att 

utföra handlingar som leder till paradiset, bland annat: 

1. Att sprida islams fredshälsning till alla och ofta. 

2. Dela mat med andra genom att ge det i 

välgörenhet, gåva eller servera det till ens gäster. 

3. Håll kontakten med släktingar både från faderns 

och moderns sida. 

4. Be frivillig bön under natten när folk sover. 



 
  

 
 

312 

Vad vi kan lära oss från hadithen: 

1. Det är rekommenderat att säga fredshälsningen 

till andra muslimer. Vad gäller dem som man inte 

vet om de är muslimer eller inte, ska man inte säga 

fredshälsningen inledningsvis. Om personen 

däremot hälsar med "Salam 'alaykum", ska man 

svara "Wa 'alaykum" (Detsamma till dig).  

(5520)  
Den som ger uppskov till den skuldsatte, som har svårt (att betala tillbaka lånet), eller minskar skuldsumman kommer Allah att ge skugga åt på domedagen under sin trons skugga, den dag då det inte finns någon annan skugga än hans skugga  

عن أبِ هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه   –  (172) 
مَ الأقِيَامَةِ تََأتَ ظِلِّ عَرأشِهِ  وسلم:  ظَلَّهُ الُله يوَأ

َ
وأ وضََعَ لَُِ، أ

َ
ا، أ نأظَرَ مُعأسِِا

َ
»مَنأ أ

مَ لَِ ظِلَّ إِلَِّ ظِلُّهُ«    [رواه الترمذي وأحمد] -[  صحيح] .يوَأ

(172) – Abu Hurayrah (må Allah vara nöjd med honom) 

berättade att Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم har sagt: "Den som ger 

uppskov till den skuldsatte, som har svårt [att betala 

tillbaka lånet], eller minskar skuldsumman kommer Allah 

att ge skugga åt på domedagen under sin trons skugga, 

den dag då det inte finns någon annan skugga än hans  

skugga."  [Autentisk]  - [Återberättad av al-Tirmidhi och Ahmad] 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم berättade att den som ger den skuldsatte 

mer tid att återbetala lånet eller minskar skuldsumman 

kommer att belönas genom att Allah ger honom skugga 



 
  

 
 

313 

under sin tron på domedagen, då solen kommer att vara 

nära människornas huvuden och de kommer att uppleva 

extrem hetta. Ingen kommer att finna skugga bortsett från 

dem som Allah har försett med skugga. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Detta visar dygden i att underlätta för Allahs 

tjänare, och att det är en anledning till att 

personen skonas från domedagens svårigheter.   

2. Belöningen är av samma sort som handlingen.  

(4186)  
Må Allah visa nåd över personen som är tillmötesgående när han säljer, köper och vill ha tillbaks sitt lån  

عن جابر رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال:    –   ( 173)   
تََُى، وَإذَِا اقأتَضََ«  ا إِذَا باَعَ، وَإذَِا اشأ حا   [ رواه البخاري ]   - [  صحيح ]  . »رحَِمَ الُله رجَُلًا سَمأ

(173) – Jabir (må Allah vara nöjd med honom) berättar 

att Allahs sändebud  sa: "Må Allah visa nåd mot 

personen som är tillmötesgående när han säljer, köper och 

vill ha tillbaks sitt lån".  [Autentisk]  - [Återberättad av al-Bukhari] 

Förklaring  

Profeten  bad om nåd för varje person som är 

tillmötesgående och generös i sina affärer. När någon vill 

handla från en person ska han därför inte behandla 

personen strängt utan istället bemöta personen med ett gott 

beteende. Han bör vara tillmötesgående och generös när 



 
  

 
 

314 

han själv handlar och inte snåla eller undervärdera varans 

värde. Han bör även vara tillmötesgående och generös när 

han söker återbetalning av ett lån. Han ska inte göra det 

svårt för den som är fattig och behövande, snarare söker 

han det på ett vänligt och hänsynsfullt sätt, och ger uppskov 

till den som inte är kapabel att återbetala för tillfället. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. I islam är det viktigt att stärka sociala relationer 

mellan människor.   

2. Det är uppmanat att visa god karaktär vid sociala 

interaktioner när människor säljer och köper.  

(3716)  
Det fanns en man som brukade ge lån till människor. Han brukade säga till sin arbetare: 'Om någon i svår sits kommer till dig  ska du ha överseende med honom, måhända att Allah har överseende med oss'  

عن أبِ هريرة رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم    –   ( 174)   
ا فتجاوز عنه،  قال:   »كَن رجلٌ يدَُاينُِ الناسَ، فكَن يقول لفتاه: إذا أتيتَ مُعسِِا

  [ متفق عليه ]   - [  صحيح ]  . لعل الَله يتَجاوزُ عنا، فلقِ الَله فتجاوز عنه« 

(174) – Abu Hurayrah (må Allah vara nöjd med honom) 

berättar att Allahs sändebud  har sagt: "Det fanns en 

man som brukade ge lån till människor. Han brukade 

säga till sin arbetare: 'Om någon i svår sits kommer till 

dig ska du ha överseende med honom,  måhända att 

Allah har överseende med oss'. När han därefter mötte 

Allah [efter döden] visade han honom överseende".  
[Autentisk] - [Al-Bukhari och Muslim] 



 
  

 
 

315 

Förklaring 

Profeten  berättar om en man som brukade ge lån 

till människor eller sälja till dem på kredit. Han 

brukade säga till sin tjänare som samlade tillbaka lånen 

som människor tagit: "Om någon låntagare kommer 

till dig och inte kan återbetala lånet han har tagit ska 

du visa honom överseende". Detta kunde ske genom 

att ge honom uppskov och inte pressa honom. Eller 

genom att acceptera det låntagaren har möjlighet att 

ge, även om det inte lever upp till hela summan. Han 

gjorde detta i hopp om att Allah skulle visa honom 

överseende och förlåta honom. När han dog förlät 

Allah hans synder och visade honom överseende. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Att vara vänlig och förlåtande mot människor, 

genom att de som har det svårt visas överseende, 

är bland de bästa haningarna som kan leda till att 

en tjänare räddas på domedagen.   

2. Att vara god mot människor, att vara uppriktig mot 

Allah och att hoppas på hans barmhärtighet är 

bland de största anledningar till att synder förlåts.  

(3753)  

 



 
  

 
 

316 

Vissa personer disponerar Allahs egendom felaktigt, så de ska få träda in i elden på domedagen 

عن خَولة الْنصاريةِ رضي الله عنها قالت: سمعت النبِ صلى   –  (175) 
، فَلهَُمُ النَّارُ  الله عليه وسلم يقول:   ِ حَقٍّ »إِنَّ رجَِالِا يَتَخَوَّضُونَ فِِ مَالِ الِله بغَِيْأ

مَ الأقِيَامَةِ«   [رواه البخاري] -[ صحيح]  .يوَأ

(175) – Khawlah al-Ansariyyah (må Allah vara nöjd 

med henne) berättade att hon hörde Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم 

säga: "Vissa personer disponerar Allahs egendom 

felaktigt, så de ska få träda in i elden på domedagen."  
[Autentisk]  - [Återberättad av al-Bukhari] 

Förklaring  

Profeten صلى الله عليه وسلم nämnde hur vissa människor hanterar 

muslimers egendomar felaktigt och tar den utan rätt till det. 

Detta är en generell varning för hur egendomar hanteras, 

införskaffas, tjänas och spenderas på ett felaktigt sätt. Detta 

inkluderar även att använda faderlösas tillgångar och Waqf-

egendomar felaktigt, eller att förneka det man anförtrotts, 

eller att ta från offentliga medel utan att ha rätt till det. 

Därefter berättade profeten صلى الله عليه وسلم att de kommer att 

straffas med att träda in i helvetet på domedagen. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. De egendomar som människor äger är 
egentligen Allahs egendomar. Allah har försett 
människorna med egendomar för att de ska 
spendera de på föreskrivna sätt och avstå från 
att spendera på felaktiga sätt. Denna princip 
gäller ledare, men även gemene man.   



 
  

 
 

317 

2. Religionen lägger stor vikt vid offentliga medel och 

betonar faktumet att den som ansvarar för dessa 

medel kommer att ställas till svars på domedagen 

för hur de införskaffades och spenderades.   

3. Detta är även en varning för den som använder 

sin egendom på otillåtna sätt, oavsett om det är 

hans egen egendom eller andras.  
(5331)  

Den som fastar Ramadan med tro och hopp (om belöning) kommer att få sina tidigare synder förlåtna 

عن أبِ هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم:    –   ( 176)   
مَ مِنأ ذَنأبِهِ«  تِسَاباا غُفِرَ لَُِ مَا تَقَدَّ   [ متفق عليه ]   - [  صحيح ]  »مَنأ صَامَ رَمَضَانَ إِيمَاناا وَاحأ

(176) – Abu Hurayrah (må Allah vara nöjd med honom) 

berättade att Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم har sagt: "Den som fastar 

Ramadan med tro och hopp [om belöning] kommer att få sina 

tidigare synder förlåtna."  [Autentisk]  - [Al-Bukhari och Muslim] 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم berättar att den som fastar Ramadan 

med tro på Allah, genom att bekräfta fastans plikt och 

belöningen som Allah förberett för de fastande, och 

gör det i uppriktighet till Allah, kommer att få sina 

tidigare synder förlåtna. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Detta visar dygden i att vara uppriktig i sin fasta 

under Ramadan och i andra goda handlingar.  
(4196)  



 
  

 
 

318 

Den som ber nattbönen under ödets natt med tro och hopp (om belöning) kommer att få sina tidigare synder förlåtna 

عن أبِ هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم:    –   ( 177)   
مَ مِنأ ذَنأبِهِ«  تِسَاباا غُفِرَ لَُِ مَا تَقَدَّ رِ إِيمَاناا وَاحأ   [ متفق عليه ]   - [  صحيح ]  »مَنأ يَقُمأ لََألةََ الأقَدأ

(177) – Abu Hurayrah (må Allah vara nöjd med honom) 

berättade att Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم har sagt: "Den som ber 

nattbönen under ödets natt med tro och hopp [om 

belöning] kommer att få sina tidigare synder förlåtna."  
[Autentisk]  - [Al-Bukhari och Muslim] 

Förklaring  

Profeten صلى الله عليه وسلم berättar om dygden i att be nattbönen under 

ödets natt. Denna natt inträffar under de tio sista nätterna 

av Ramadan. Den som anstränger sig med att be, göra 

åkallan, läsa Koranen och minnas Allah på grund av tron 

på dessa nätters dygd och för att uppriktigt söka Allahs 

belöning kommer att få sina tidigare synder förlåtna. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Detta visar dygden av ödets natt och uppmanar till 
att be under denna natt.   

2. Goda handlingar accepteras inte utan en 
uppriktig avsikt.   

3. Detta visar oss även Allahs godhet och 
barmhärtighet då den som ber nattbönen under 
ödets natt, med tro och hopp om belöning, får 
sina tidigare synder förlåtna.  

(4202)  



 
  

 
 

319 

Den som vallfärdar utan att vara oanständig eller syndig återvänder som den dag hans moder födde honom 

عن أبِ هريرة رضي الله عنه قال: سمعت النبِ صلى الله عليه وسلم    –   ( 178)   
هُ« يقول:   مُّ

ُ
تأهُ أ مِ وَلََِ سُقأ رجََعَ كَيَوأ فُثأ وَلمَأ يَفأ   [ متفق عليه ]   - [  صحيح ]  . »مَنأ حَجَّ لِلَِّ فَلمَأ يرَأ

(178) – Abu Hurayrah (må Allah vara nöjd med honom) 

sa att han hörde profeten  säga: "Den som vallfärdar utan 

att vara oanständig eller syndig återvänder som den dag 

hans moder födde honom".  [Autentisk]  - [Al-Bukhari och Muslim] 

Förklaring 

Profeten  tydliggör att den som vallfärdar för 

Allahs skull ska undvika oanständighet. Detta omfattar 

sexuellt umgänge och förspel, men även oanständigt tal. 

Den som vallfärdar ska inte heller synda genom att 

utföra dåliga handlingar. Synder inkluderar även att göra 

handlingar som är förbjudet under Ihram. Den som 

undviker ovanstående återvänder från sin vallfärd och 

har blivit förlåten likt hur ett nyfött barn föds utan synd. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Även om synder är förbjudna under alla 

omständigheter är dess allvar större under 

vallfärden utav respekt för vallfärdens ritualer.   

2. Människan föds syndfri, alltså ärver hon inte 

någon annans synd.  

(2758)  



 
  

 
 

320 

Det finns inga dagar i vilka en god handling är så älskvärda hos Allah som under dessa tio dagar", med hänvisning till de första tio dagarna av den islamiska månaden Dhul-Hijjah 

عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم:    –   ( 179)   
الِحُ فيها أحبُّ إلَ الِله مِن هذه الْيام«  يعنِ أيامَ العشْ، قالوا: يا    »ما مِنأ أيَّامٍ العمَلُ الصَّ

»ولِ الْهادُ فِ سبيلِ الله، إلِ رجلٌ خَرَجَ  رسُولَ الله، ولِ الْهادُ فِ سبيلِ الله؟ قال:  
  [ رواه البخاري وأبو داود، واللفظ له ]   - [  صحيح ]  . بنفسِه ومالِِ فلم يرَأجِعأ من ذلك بشَءٍ« 

(179) – Ibn 'Abbas (må Allah vara nöjd med honom) 

berättade att Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم sa: "Det finns inga dagar i 

vilka en god handling är så älskvärda hos Allah som under 

dessa tio dagar", med hänvisning till de första tio dagarna av 

den islamiska månaden Dhul-Hijjah. De sa: "Allahs 

sändebud! Inte ens att strida för Allahs skull?" Han sa: ”Inte 

ens att strida för Allahs skull, förutom att en man beger sig 

iväg och strider med sitt liv och sin egendom och inte 

återvänder med någotdera."  [Autentisk]  - [Återberättad av al-

Bukhari och Abu Dawud, formuleringen är från den sistnämndas] 

Förklaring  

Profeten صلى الله عليه وسلم tydliggör att goda handlingar som 

utförs under de tio första dagarna av månaden Dhul-

Hijjah är bättre än goda handlingar utförda under 

resterande dagar av året. 

Följeslagarna (må Allah vara nöjd med dem) frågade 

profeten صلى الله عليه وسلم om att strida för Allahs skull utanför dessa tio 

dagar, om det är bättre än dessa goda handlingar som 

utförs under de tio dagarna? Eftersom de visste att strida 

för Allahs skull är från de bästa handlingarna. 



 
  

 
 

321 

Han صلى الله عليه وسلم svarade dem att goda handlingar som utförs 

under dessa tio dagar är bättre än att strida för Allahs 

skull och andra handlingar, förutom en man som går ut i 

strid och riskerar sitt liv och sin egendom för Allahs 

skull, varpå han mister sin själ och sin egendom. Denna 

handling är bättre än andra goda handlingar under dessa 

förträffliga tio dagarna. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Förträffligheten i de tio första dagarna av Dhul-

Hijjah. En muslim bör därför sträva efter att utföra 

många goda handlingar under dessa dagar; som 

att minnas Allah, recitera Koranen, säga 'Allahu 

akbar, la ilaha illallah, alhamdulillah', utföra bön, 

ge välgörenhet, fasta och andra goda handlingar.  

(6255)  
Allah tittar inte på era utseenden och på era egendomar, snarare tittar han på era hjärtan och era handlingar 

عن أبِ هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه   –  (180) 
، وَلكَِنأ يَنأظُرُ إِلََ قلُوُبكُِمأ  وسلم:   وَالِكُمأ مأ

َ
»إِنَّ الَله لَِ يَنأظُرُ إِلََ صُوَرِكُمأ وَأ

 » مَالِكُمأ عأ
َ
  [رواه مسلم] -[ صحيح] .وَأ

(180) – Abu Hurayrah (må Allah vara nöjd med honom) 

berättade att Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم sa: "Allah fäster inte vikt 

vid era utseenden eller era egendomar, utan fäster snarare  

vikt vid era hjärtan och era handlingar."  [Autentisk]  - 

[Återberättad av Muslim] 



 
  

 
 

322 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم tydliggör att Allah inte fäster vid vikt vid 

sina tjänares utseenden och kroppar - är de vackra eller 

fula, stora eller smala, friska eller sjuka? Han fäster inte 

heller vikt vid deras egendomar - äger de mycket eller lite? 

Allah ställer följaktligen inte sina tjänare till svars för dessa 

frågor och hur de skiljer sig. Snarare fäster han vikt vid 

deras hjärtan och den gudsfruktan, övertygelsen, ärligheten 

som finns i dem, eller huruvida hjärtan är fyllda med 

ögontjäneri eller en klandervärd önskan att prisas av andra. 

Han fäster även vikt vid deras handlingar, om de är bra 

eller dåliga, varefter han vedergäller dem. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Detta visar vikten i att rena och korrigera 
hjärtan från allt klandervärt och dåligt.   

2. Hjärtat blir sunt och upprätt genom uppriktighet, 
och handlingar blir sunda och korrekta genom att 
följa profetens صلى الله عليه وسلم väg. Det är dessa två, hjärtat och 
handlingarna, som Allah tittar på.   

3. Människan ska inte låta sig luras av hennes 
egendomar, skönhet, kropp eller något annat 
från de världsliga förekomsterna.   

4. Detta är en varning för att fästa sig vid yttre 
aspekter och att försumma korrigering av det inre.  

(4555)  



 
  

 
 

323 

Sannerligen, Allah blir avundsam och den troende blir avundsam, och Allahs avundsamhet uppstår när den troende överträder hans förbud 

رسَُولُ الله صلى الله    –   (181)  قال  قال:  هُرَيأرَةَ رضي الله عنه  بِِ 
َ
أ عَنأ 

مِنُ مَا  عليه وسلم:   أمُؤأ تَِِ ال
أ
نأ يأَ

َ
ةُ الِله أ َ مِنَ يَغَارُ، وغََيْأ أمُؤأ »إِنَّ الَله يَغَارُ، وَإنَِّ ال

مَ عَليَأهِ«   [متفق عليه] -[ صحيح]  .حَرَّ

(181) – Abu Hurayrah (må Allah vara nöjd med honom) 

berättade att Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم sa: "Sannerligen, Allah 

blir avundsam och den troende blir avundsam, och Allahs 

avundsamhet uppstår när den troende överträder hans 

förbud."  [Autentisk]  - [Al-Bukhari och Muslim] 

Förklaring  

Profeten صلى الله عليه وسلم berättar att Allah blir avundsam, avskyr 

och ogillar, och att även den troende blir avundsam, 

avskyr och ogillar. Anledningen till Allahs avundsamhet 

är att den troende gör det Allah har förbjudit honom från, 

som att han utför skamlösa handlingar, otukt, sodomi, 

stöld, alkoholförtäring och andra skamlösa handlingar. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Detta är en varning för Allahs vrede och straff 

om en person gör det han har förbjudit.  

(3354)  

 

 



 
  

 
 

324 

Håll er borta från de sju förödande synderna! 

عن أبِ هريرة رضي الله عنه عن النبِ صلى الله عليه وسلم قال:    –   ( 182)   
أمُوبقَِاتِ«  بأعَ ال تَنبُِوا السَّ ؟ قَالَ:  »اجأ رُ،  ، قَالوُا: ياَ رسَُولَ الِله وَمَا هُنَّ حأ أكُ باِلِله، وَالسِّ »الشِّْ

مَ  َتِيمِ، وَالتَّوَلِِّ يوَأ لُ مَالِ الَأ كأ
َ
باَ، وَأ كألُ الرِّ

َ
، وَأ قَِّ مَ الُله إلَِِّ باِلْأ سِ الَّتِِ حَرَّ   وَقَتألُ النَّفأ

مِناَتِ الأغَافِلًَتِ«  أمُؤأ صَناَتِ ال أمُحأ فُ ال فِ، وَقَذأ   [ متفق عليه ]   - [  صحيح ]  . الزَّحأ

(182) – Abu Hurayrah (må Allah vara nöjd med honom) 

berättar att profeten  sa: "Håll er borta från de sju 

förödande synderna!". De sa: "Allahs sändebud! Vilka är 

dem?". Han sa: "Att dyrka andra än Allah, magi, att 

oberättigat döda en själ Allah har förbjudit, att använda 

ränta, att ta från den faderlösas egendom, att fly från 

slagfältet och att anklaga kyska oskuldsfulla troende 

kvinnor för otukt".  [Autentisk]  - [Al-Bukhari och Muslim] 

Förklaring 

Allahs sändebud  beordrar sitt samfund att hålla 

sig borta från sju olagliga handlingar och förödande 

synder. När han frågades om vilka de är tydliggjorde 

han att de är följande: 

1. Att dyrka andra än Allah genom att tillskriva 

honom en partner eller jämlike oavsett hur det sker. 

Detta inträffar även genom att rikta ett dyrkansmoment 

till någon annan än Allah. Han nämnde avgudadyrkan 

först eftersom det är den största synden. 



 
  

 
 

325 

2. Magi som inkluderar knutar, besvärjelser, kurer 

och rökning. Detta påverkar den förhäxade personens 

kropp, vilket gör att han dör eller blir sjuk, eller det 

orsakar separation mellan man och hustru. Det är 

djävulens verk och kan för det mesta inte utföras annat 

än genom avgudadyrkan och behaga de onda andarna 

genom att göra något som behagar dem. 

3. Att döda en själ som Allah gjort olovlig att döda, 

förutom om lagen gör det tillåtet och då är det ledaren 

som utför straffet. 

4. Att bruka ränta genom att använda det eller på 

något annat sätt dra nytta från det. 

5. Att missbruka egendomen av ett faderlöst barn 

vars far dött innan barnet uppnådde puberteten. 

6. Att fly från slagfältet när det är strid med de otrogna. 

7. Att anklaga kyska oskyldiga kvinnor för otukt, 

och det gäller även män. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. De större synderna är inte endast sju, men det 
antalet nämndes eftersom dessa synder är 
ännu större och allvarligare.   

2. Dödsstraff är tillåtet om det görs av rätta 
anledningar så som vedergällning, avfall, otukt efter 
giftermål. Detta tillämpas av den muslimska ledaren.  

(3331)  
 



 
  

 
 

326 

Ska jag inte informera er om de största synderna? 

عن أبِ بكرة رضي الله عنه قال: قال النبِ صلى الله عليه   –  (183) 
لَِ  » وسلم:  

َ
الأكَبَائرِِ؟« أ بَِِ 

كأ
َ
بأِ نبَِّئُكُمأ 

ُ
قَالَ:   أ الِله،  رسَُولَ  ياَ  بلََى  قَالوُا:  ثلًََثاا، 

يأنِ« أوَالَِِ ال وَعُقُوقُ  باِلِله،  اكُ  َ ِشَأ
فَقَالَ:    »الْأ مُتَّكِئاا،  وَكََنَ  لُ  وجََلسََ  وَقَوأ لَِ 

َ
»أ

ورِ« رهَُا حَتََّّ قُلأنَا: لََأتَهُ سَكَتَ.الزُّ   [متفق عليه] -[ صحيح] ، قَالَ: فَمَا زَالَ يكَُرِّ

(183) – Abu Bakrah (må Allah vara nöjd med honom) 

berättade att profeten صلى الله عليه وسلم sa: "Ska jag inte informera er om 

de största synderna?" Han upprepade detta tre gånger. De 

sa: "Jo, Allahs sändebud!" Han sa: "Att dyrka andra än 

Allah och att bete sig illa mot föräldrar." Han satt 

tillbakalutad och satte sig upp och sa: "Och att tala 

osanning." Han fortsatte att upprepa sig till dess att vi 

önskade att han slutade."  [Autentisk]  - [Al-Bukhari och Muslim] 

Förklaring  
Profeten صلى الله عليه وسلم underrättar sina följeslagare om de 

värsta synderna och nämnde dessa tre: 

1. Att dyrka andra än Allah: vilket är att rikta någon form 

av dyrkan till andra än Allah, och att likställa någon med 

Allah i hans gudomlighet, herravälde, namn eller egenskaper. 

2. Att bete sig illa mot föräldrar: det omfattar all 

skada som åsamkas dem i tal och handling, och även 

att inte visa dem godhet. 

3. Att tala osanning, vilket inkluderar falsk 

vittnesbörd: att yttra någon påhittad lögn för att komma åt 

personens egendom, förtala honom eller liknande. 



 
  

 
 

327 

Profeten صلى الله عليه وسلم upprepade sin varning mot att tala osanning 

för att betona dess vidrighet och de onda konsekvenserna som 

det medför i samhället. Det gick så långt att följeslagarna 

önskade att han skulle sluta upprepa det, av omsorg för 

honom då de ogillade det som störde honom. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Den värsta synden är avguderi, därför 

nämndes det först av de större synderna. Allah 

bekräftar detta då han sa: "Allah förlåter inte 

att något sätts vid hans sida, men han förlåter 

den han vill för annat än det."  (4: 48). 

2. Föräldrarnas stora rättighet, då deras rättighet 

nämndes tillsammans med Allahs rättighet.   

3. Synder delas upp i större och mindre. De större 

synderna är de synder som resulterar i ett straff i 

detta liv, förbannelse, eller ett straff i det 

kommande livet, eller att det nämnts att personen 

kommer att träda in i elden. De större synderna 

har olika kategorier, vissa räknas som en större 

synd än andra. De mindre synderna är de som inte 

faller in under denna beskrivning.  

(2941)  

 



 
  

 
 

328 

De större synderna är: avgudadyrkan, att bete sig illa mot föräldrarna, mord, och falsk ed 

عن عبد الله بن عمرو بن العاص رضي الله عنهما عن النبِ   –  (184) 
يأنِ، وَقَتألُ  صلى الله عليه وسلم قال:  أوَالَِِ اكُ باِلِله، وَعُقُوقُ ال َ ِشَأ

»الأكَبَائرُِ: الْأ
َمِيُن الأغَمُوسُ« سِ، وَالَأ   [رواه البخاري] -[ صحيح]  .النَّفأ

(184) – 'Abdullah bin 'Amr (må Allah vara nöjd med 

honom) berättade att profeten صلى الله عليه وسلم sa: "De större synderna är: 

avgudadyrkan, att bete sig illa mot föräldrarna, mord, och 

falsk ed."  [Autentisk]  - [Återberättad av al-Bukhari] 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم berättar vilka de större synderna är, vilket 

är de synder, som om personen begår dem, ges en sträng 

varning kopplat till detta liv eller det kommande livet. 

1. Avguderi: Att rikta någon form av dyrkan till 

någon annan än Allah, och att likställa någon med 

Allah i det som är unikt för honom i hans gudomlighet, 

herravälde, namn eller egenskaper. 

2. Att bete sig illa mot föräldrar: all skada som åsamkas 

dem i tal eller handling, och att inte visa dem vänlighet. 

2. Mord: utan rätt, som att döda någon med orsak av 

 förtryck och övergrepp. 

4. Falsk ed: att medvetet avlägga en ed lögnaktigt. 

Den kallas för den sänkande eden på arabiska, eftersom 

den sänker ner personen som avlägger den i elden. 



 
  

 
 

329 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Det går inte att sona för den falska eden på grund 
av dess allvar och fara. Det personen som avlagt 
en sådan ed måste göra är att han ångrar sig.   

2. Dessa fyra stora synder nämndes i Hadithen för 
att visa på hur allvarliga de är. De större synderna 
är däremot inte begränsade till detta antal.   

3. Synder delas upp i större och mindre. De större 
synderna är varje synd vars konsekvens är ett 
straff i denna värld, eller förbannelse, eller ett 
straff i det kommande livet eller att det nämnts 
att personen kommer att träda in i elden.  

(3044)  
De första fallen som ska dömas bland människor på domedagen kommer att gälla blod 

عُودٍ رضي الله عنه قَالَ: قَالَ رسَُولُ الِله صَلىَّ الُله    –   ( 185)    عَنأ عَبأدِ الِله بنِ مَسأ
مَاءِ« عَليَأهِ وسََلَّمَ:   مَ الأقِياَمَةِ فِِ الِِّ َ النَّاسِ يوَأ ضََ بيَنأ لُ مَا يُقأ وَّ

َ
  [ متفق عليه ]   - [  صحيح ]  . »أ

(185) – 'Abdullah bin Mas'ud (må Allah vara nöjd med 

honom) berättade att Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم sa: "De första 

fallen som ska dömas bland människor på domedagen  

kommer att gälla blod."  [Autentisk]  - [Al-Bukhari och Muslim] 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم berättade att den första saken det 

kommer att dömas om bland människor på domedagen 

är deras förtryck mot varandra kopplat till blod, så som 

mord och orsakandet av skador. 



 
  

 
 

330 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Detta visar vikten av de fallen kopplade till 

blod, eftersom det viktigaste prioriteras först.   

2. Synder blir grövre beroende på vilken skada 

de orsakar. Att ta livet av oskyldiga människor 

är bland de värsta skadorna, och det finns 

ingen värre synd än det förutom otro och att 

dyrka andra än Allah.  

(2962)  
Den som dödar en person som befinner sig under ett avtal ska inte få känna paradisets doft, fastän dess doft kan upplevas från en utsträckning som motsvarar en fyrtioårs lång färd 

عن عبد الله بن عمرو رضي الله عنهما عن النبِ صلى الله   –  (186) 
ا  عليه وسلم قال:   نََّةِ، وَإنَِّ رِيُهََا توُجَدُ مِنأ  يرََحأ  لمَأ  »مَنأ قَتلََ مُعَاهَدا رَائَِِةَ الْأ

ا« بَعِيَن عََما رأ
َ
  [رواه البخاري] -[ صحيح]  .مَسِيَْةِ أ

(186) – 'Abdullah bin 'Amr (må Allah vara nöjd med 

honom) berättade att profeten صلى الله عليه وسلم sa: "Den som dödar 

en person som befinner sig under ett avtal ska inte få 

känna paradisets doft, fastän dess doft kan upplevas 

från en utsträckning som motsvarar en fyrtioårs lång 

färd." [Autentisk] - [Återberättad av al-Bukhari] 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم berättar om det stränga straffet för den 

som dödar en person som befinner sig under ett avtal, 

vilket syftar på en icke-muslim som befinner sig i ett 



 
  

 
 

331 

muslimskt land baserat på ett avtal om att han ska få 

skydd. Den som dödar honom kommer inte att få känna 

paradisets doft, fastän dess doft kan upplevas från en 

utsträckning som motsvarar en fyrtioårs lång färd. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Det är förbjudet att döda icke-muslimer som 

har avtal som förser dem med skydd. Detta är 

från de större synderna.   

2. Al-Mu'ahad: Icke-muslimen som bor i ett 

muslimskt land och som har ett avtal med 

muslimerna om att han inte ska strida mot dem, 

och de inte ska strida mot honom.  

Al-Dhimmi: Icke-muslimer som bor i muslimska 

länder och betalar skyddsskatt.  

Al-Musta'man: Icke-muslimer som befinner sig 

i muslimska länder under ett avtal om skydd 

och säkerhet för en viss tid.   

3. Detta är en varning för att bedra och svika 

avtal med icke-muslimer.  

(64637)  

 



 
  

 
 

332 

Den som bryter släktbanden kommer inte att träda in i paradiset 

أنه سمع النبِ صلى الله   –  (187)  عِم رضي الله عنه  مُطأ بن  جُبَيْ  عن 
نََّةَ قَاطِعُ رحَِمٍ«عليه وسلم يقول:   خُلُ الْأ   [متفق عليه] -[  صحيح] .»لَِ يدَأ

(187) – Jubayr bin Mut'im (må Allah vara nöjd med 

honom) berättade att han hörde profeten صلى الله عليه وسلم säga: "Den 

som bryter släktbanden kommer inte att träda in i 

paradiset." [Autentisk]  - [Al-Bukhari och Muslim] 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم berättar att den som bryter släktband 

och förvägrar släktingar deras rättigheter eller skadar 

dem inte förtjänar att träda in i paradiset. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Att bryta släktbanden är en stor synd.   

2. Att upprätthålla släktbanden sker utifrån sed och 

tradition. Därför kan seden skilja sig på olika 

platser, under olika tider och hos olika personer.   

3. Släktbanden bevaras genom att besöka varandra, 

ge i välgörenhet, visa vänlighet, besöka de sjuka, 

uppmana till det goda, förbjuda det onda med mera.   

4. Att bryta släktbanden är allvarligare ju närmre 

släktingen är.  

(5367)  

 



 
  

 
 

333 

Den som vill ha ett utökat uppehälle och leva längre, ska bevara sina släktband 

عن أنس بن مالك رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال:    –   ( 188)   
ثرَِهِ، فَلأيَصِلأ رحََِِهُ« 

َ
 لَُِ فِِ أ

َ
قِهِ، وَينُأسَأ نأ يبُأسَطَ لَُِ فِِ رِزأ

َ
حَبَّ أ

َ
  [ متفق عليه ]   - [  صحيح ]  . »مَنأ أ

(188) – Anas bin Malik (må Allah vara nöjd med 

honom) berättade att Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم sa: "Den som 

vill ha ett utökat uppehälle och leva längre, ska bevara 

sina släktband." [Autentisk] - [Al-Bukhari och Muslim] 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم uppmanar till bevarandet av släktband 

vilket kan göras genom besök, stödja dem fysiskt och 

ekonomiskt med mera. Detta är en anledning till utökat 

uppehälle och ett längre liv. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Släktbandet innefattar släktingar från pappans 
och mammans sida. Ju närmre släktingen är desto 
viktigare är det att upprätthålla släktbandet.   

2. Belöningen är av samma sort som handlingen. 
Om en person upprätthåller släktbandet 
genom vänlighet och godhet så kommer Allah 
att upprätta dennes livslängd och försörjning.   

3. Att bevara släktbanden är en orsak till utökat 
uppehälle och längre livslängd. Fastän livslängden 
och försörjningen egentligen redan är bestämd så 
kan den välsignas, därför kan personen nyttja sitt 
liv mer än annars. Det sägs även att utökat 



 
  

 
 

334 

uppehälle och försörjning är en verklig ökning, 
och Allah vet bäst.  

(5372)  
Den som upprätthåller släktbanden är inte den som är ömsesidig (i sin kontakt med dem). Den som upprätthåller släktbanden är den som upprätthåller relationen när den bryts 

عن عبد الله بن عمرو رضي الله عنهما عن النبِ صلى الله   –  (189) 
ي إذَِا قُطِعَتأ  عليه وسلم قال:   ِ أوَاصِلُ الذَّ أمُكََفِئِ، وَلكَِنِ ال أوَاصِلُ باِل »ليَأسَ ال

  [رواه البخاري] -[ صحيح] .رحَُِِهُ وصََلهََا« 

(189) – 'Abdullah bin 'Amr (må Allah vara nöjd med 

dem) berättade att profeten  sa: "Den som 

upprätthåller släktbanden är inte den som är ömsesidig 

[i sin kontakt med dem]. Den som upprätthåller 

släktbanden är den som upprätthåller relationen när 

den bryts". [Autentisk]  - [Återberättad av al-Bukhari] 

Förklaring 

Profeten  berättar att den som bäst upprätthåller 

släktbanden och visar godhet mot släktingar är inte den 

personen som bemöter vänlighet med vänlighet. Den 

som verkligen upprätthåller släktbanden är den som 

upprätthåller kontakten när den bryts. Om de bemöter 

honom illa, bemöter han dem väl. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Den som, enligt islam, upprätthåller 
släktbanden är den som håller kontakt med 
dem som avbryter kontakten med dig, förlåter 
den som beter sig illa mot dig och ger den som 



 
  

 
 

335 

berövar dig. Att upprätthålla släktbanden är 
alltså inte en fråga om ömsesidighet.   

2. Släktbanden upprätthålls genom att visa så mycket 
godhet som möjligt till dem i form av ge dem 
pengar, be för dem, uppmana dem till det goda, 
förbjuda dem det onda och liknande, samt försöka 
skona dem från så mycket ondska som möjligt.  

(3854)  
Vet ni vad baktal är för något?" De svarade: "Allah och hans sändebud vet bättre." Han sa: "Att du nämner din broder på ett sätt som han föraktar 

الله عليه   –  (190)  أن رسول الله صلى  الله عنه  أبِ هريرة رضي  عن 
رُونَ مَا الأغِيبَةُ؟«وسلم قال:   تدَأ

َ
لمَُ، قَالَ:  »أ عأ

َ
خَاكَ  ، قَالوُا: الُله وَرسَُولُُِ أ

َ
رُكَ أ »ذِكأ

رَهُ« قُولُ؟ قَالَ:  بمَِا يكَأ
َ
خِِ مَا أ

َ
يأتَ إِنأ كََنَ فِِ أ

َ
فَرَأ

َ
»إِنأ كََنَ فِيهِ مَا تَقُولُ  ، قِيلَ: أ

تَبأتَهُ، وَإِنأ لمَأ يكَُنأ فِيهِ فَقَدأ بَهَتَّهُ«   [رواه مسلم] -[ صحيح]  .فَقَدِ اغأ

(190) – Abu Hurayrah (må Allah vara nöjd med honom) 

berättade att Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم sa: "Vet ni vad baktal 

är?" De svarade: "Allah och hans sändebud vet bättre." 

Han sa: "Att du nämner din broder på ett sätt som han 

ogillar." De sa: ”Men om det jag säger om min broder 

stämmer då?" Då sa han: "Om det är som du säger så har 

du baktalat honom, och om det inte är som du säger så 

har du ljugit om honom."  [Autentisk]  - [Återberättad av Muslim] 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم förklarar vad förbjudet baktal är vilket är att  

nämna en frånvarande muslim på ett sätt som han ogillar, 



 
  

 
 

336 

oavsett om det handlar om den omnämndes uppförande 

eller utseende. Som att säga att han är enögd, bedragare, 

lögnare eller liknande nedlåtande beskrivningar. Detta är 

även fallet om personen faktiskt är på detta sätt. 

Om beskrivningen av honom inte stämmer är det 

värre än baktal eftersom det är förtal; att ljuga och hitta 

på saker om personen som inte stämmer. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Detta visar även profetens صلى الله عليه وسلم förträffliga 

undervisningssätt då han lyfter diverse ämnen 

genom att inleda dem med frågor.   

2. Följeslagarnas fina uppförande med profeten 

 då de svarade med "Allah och hans sändebud صلى الله عليه وسلم

vet bättre."   

3. En person som frågas om något han inte vet 

ska svara med "Allah vet bättre."  

4. Denna religion skyddar samhällen genom att 

upprätthålla brödraskap och dess rättigheter.   

5. Baktal är förbjudet förutom vid ett fåtal tillfällen 
med hänsyn till den nytta som det då kan medföra. 
Exempel på tillåtna tillfällen är då förtryck ska 
avlägsnas genom att den förtryckte nämner vem 
det är som förtryckt honom till någon som kan 



 
  

 
 

337 

återställa hans rättighet. Den förtryckte kan berätta 
vem det är som förtryckt honom eller berätta vad 
denne gjort mot honom. Ännu ett tillåtet tillfälle är 
att söka råd om någon person i syfte av äktenskap, 
företagande, grannskap eller liknande.  

(5326)  
Allt som berusar räknas som vin, och allt som berusar är förbjudet. Den som dricker vin i denna värld och dör medan han är beroende av det utan att ha ångrat sig, kommer inte att dricka det i det kommande livet 

عن ابن عمر رضي الله عنهما قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم:    –   ( 191)   
مِنُهَا   كِرٍ حرام، ومن شَِب الخمر فِ الِنيا فمات وهو يدُأ كِرٍ خََأرٌ، وكُّ مُسأ »كُ مُسأ

بأهَا فِ الْخرة«  َ ، لمَأ يشَْأ   [ رواه مسلم وأخرج البخاري الجملة الأخيرة منه ]   - [  صحيح ]  . لمَأ يَتُبأ

(191) – Ibn Umar (må Allah vara nöjd med honom) 

berättade att Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم sa: "Allt som berusar 

räknas som vin, och allt som berusar är förbjudet. Den 

som dricker vin i denna värld och dör medan han är 

beroende av det utan att ha ångrat sig, kommer inte att 

dricka det i det kommande livet."  [Autentisk] - [Återberättad 

av Muslim och al-Bukhari återberättade den sista meningen i Hadithen] 

Förklaring  

Profeten صلى الله عليه وسلم klargjorde att allt som påverkar och 

fördunklar sinnet är att betrakta som vin och berusande, 

oavsett om det intas genom dryck, mat, inandning eller 

annat. Och att allt som berusar och fördunklar sinnet har 

Allah förbjudit, vare sig det är lite eller mycket. Den som 

dricker något av dessa berusningsmedel och kontinuerligt 

gör det utan att visa ånger innan sin död, förtjänar Allahs 

straff genom att bli berövad att dricka det i paradiset. 



 
  

 
 

338 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Anledningen till att vin är förbjudet är dess 
berusande effekt. Av den anledningen är allt 
som berusar, oavsett form, förbjudet.   

2. Allah har förbjudit vin på grund av de stora 
skador och negativa konsekvenser det medför.   

3. Att dricka vin i paradiset är en fullständig njutning 
och en del av den perfekta välsignelsen där.   

4. Den som inte avstår från att dricka vin i denna 
värld, kommer Allah att beröva möjligheten att 
dricka det i paradiset, eftersom straffet är av 
samma sort som handlingen.   

5. Det är uppmanat att skyndsamt visa ånger för 
sina synder före döden.  

(58259)  
Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم förbannade mutaren och den mutade i domslut 

الُله   –  (192)  الِله صَلىَّ  لعََنَ رسَُولُ  قال:  عن أبِ هريرة رضي الله عنه 
مِ. كُأ تشَََِ فِِ الْأ أمُرأ اشََِ وَال   [رواه الترمذي وأحمد] -[ صحيح]  عَليَأهِ وسََلَّمَ الرَّ

(192) – Abu Hurayrah (må Allah vara nöjd med honom) 

berättade: "Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم förbannade den som 

mutar och den som blir mutad i domslut."     [Autentisk] - 

[Återberättad av al-Tirmidhi och Ahmad] 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم bad en bön att den som ger eller tar emot 

mutor ska exkluderas och uteslutas från Allahs nåd. 



 
  

 
 

339 

Detta inkluderar det som ges till domare så att de 

dömer orättvist, varpå den som ger mutan kan uppnå 

det han önskar sig utan rätt. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Det är förbjudet att ge mutor, ta dem, medla för 
dem eller möjliggöra dem, eftersom det omfattar 
att samarbeta i att utföra en synd.   

2. Mutor är från de större synderna, eftersom 
Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم förbannade den som tog 
emot dem och gav dem.   

3. Mutor kopplade till domslut är en värre synd 
och mer allvarliga, eftersom det leder till 
förtryck och att döma med annat än det som 
Allah har uppenbarat.  

(64689)  
Akta er för misstankar, för misstankar är säkerligen det mest lögnaktiga talet 

بِِ هُرَيأرَةَ رضي الله عنه عَنِ النَّبِِِّ صلى الله عليه وسلم قَالَ:    –   ( 193)   
َ
عَنأ أ

وَلَِ   سُوا،  تَََسَّ وَلَِ  سُوا،  تَََسَّ وَلَِ  دَِيثِ،  الْأ كأذَبُ 
َ
أ نَّ  الظَّ فإَنَِّ  ؛  نَّ وَالظَّ »إيَِّاكُمأ 

وَاناا«    [ متفق عليه ]   - [  صحيح ]  . تََاَسَدُوا، وَلَِ تدََابرَُوا، وَلَِ تَباَغَضُوا، وَكُونوُا عِباَدَ الِله إِخأ

(193) – Abu Hurayrah (må Allah vara nöjd med honom)  

berättade att profeten صلى الله عليه وسلم sa: "Akta er för misstankar, för 

misstankar är säkerligen det mest lögnaktiga talet. Leta 

inte efter varandras fel, spionera inte på varandra, avundas 

inte varandra, vänd er inte bort från varandra, hata inte 

varandra, och var istället Allahs tjänare och bröder."  
[Autentisk]  - [Al-Bukhari och Muslim] 



 
  

 
 

340 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم förbjuder och varnar för vissa 

handlingar som kan leda till splittring och fiendskap 

bland muslimer. Detta inkluderar: 

Misstankar: Detta är grundlösa anklagelser som en 

person har i hjärtat. Han صلى الله عليه وسلم tydliggjorde att detta är det 

mest lögnaktiga talet. 

Leta efter fel: Att genom ens syn eller hörsel leta 

efter andras brister och fel. 

Spioneri: Att undersöka och leta efter det som andra 

har dolt. Detta används främst i negativa kontexter. 

Avundsjuka: Att ogilla att se att andra välsignas 

och ha det bra. 

Att vända sig bort från varandra: Att vända sig bort 

från varandra så man varken hälsar på varandra eller 

besöker sin muslimska broder. 

Att hata varandra: Att ogilla varandra och känna 

illvilja, så man skadar varandra, har en bister uppsyn 

och bemöter varandra illa. 

Han sa sedan en omfattande mening som korrigerar 

muslimernas relationer och tillstånd: "Var tjänare till 

Allah och bröder." Brödraskapet är det band som enar 

folk och som leder till kärlek och gemenskap. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Det är inte fel att ha dåliga tankar om dem som 
själva visar tecken på ondska. En muslim ska 



 
  

 
 

341 

vara vaksam och alert, och han ska inte låta sig 
luras av onda människor.   

2. Det Hadithen varnar för är de misstankar som 
får utrymme att frodas inom en. Vad gäller de 
grundlösa misstankarna som stundtals kan 
uppstå inom en, men som inte vidareutvecklas, 
så klandras ingen för dem.   

3. Det är förbjudet att göra det som leder till fejd 
och splittring i det muslimska samhället, som 
att spionera, hysa avundsjuka och liknande.   

4. Detta är ett råd till muslimer, att de ska behandla 
varandra som bröder och att ha uppriktighet 
mot varandra och att visa kärlek.  

(5332)  
En en person som skvallrar träder inte in i paradiset 

عن حذيفة رضي الله عنه قال: سمعت النبِ صلى الله عليه   –   (194) 
نََّةَ قَتَّاتٌ« وسلم يقول:   خُلُ الْأ   [متفق عليه] -[ صحيح] .»لَِ يدَأ

(194) – Hudhayfah (må Allah vara nöjd med honom) 

berättade att han hörde profeten صلى الله عليه وسلم säga: "En en person  

som skvallrar träder inte in i paradiset."  [Autentisk] - [Al-

Bukhari och Muslim] 

Förklaring 
Profeten صلى الله عليه وسلم berättar att den som skvallrar och sprider 

rykten för att splittra mellan människor förtjänar att straffas 

med att den inte får träda in i paradiset. 



 
  

 
 

342 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Att sprida skvaller räknas som en av de större 

synderna.   

2. Det är förbjudet att skvallra då det leder till oenighet 

samt att både individer och samhällen tar skada.  

(5368)  

Alla i mitt samfund kommer att förlåtas, förutom de som syndar öppet 

ِ صَلىَّ الُله عَليَأهِ    –   ( 195)    بِِ هُرَيأرَةَ رضي الله عنه قَالَ: سَمِعأتُ رسَُولَ اللََّّ
َ
عَنأ أ

مَلَ الرَّجُلُ  وسََلَّمَ يَقُولُ:   نأ يَعأ
َ
تِِ مُعَافًا إِلَِّ المُجَاهِرِينَ، وَإِنَّ مِنَ المُجَاهَرَةِ أ مَّ

ُ
»كُُُّ أ

ُ عَليَأهِ، فَيَقُولَ: ياَ فُلًَنُ، عَمِلأتُ الَْارحَِةَ كَذَا   بِحَ وَقَدأ سَتَُهَُ اللََّّ ، ثُمَّ يصُأ باِللَّيألِ عَمَلًا
تُُُهُ رَبُّ  ِ عَنأهُ« وَكَذَا، وَقَدأ باَتَ يسَأ َ اللََّّ شِفُ سِتُأ بِحُ يكَأ   [ متفق عليه ]   - [  صحيح ]  . هُ، وَيُصأ

(195) – Abu Hurayrah (må Allah vara nöjd med honom) 

berättade att han hörde Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم säga: "Alla i 

mitt samfund kommer att förlåtas, förutom dem som 

syndar öppet. Till det öppna syndandet hör att tjänaren gör 

en synd på natten, och Allah döljer hans handling då, men  

när blir morgon avslöjar han sig själv genom att säga: 'Jag 

gjorde det och det igår kväll.' Hans Herre har dolt hans 

synd under natten, men han vaknar och blottar det Allah 

har dolt."  [Autentisk]  - [Al-Bukhari och Muslim] 



 
  

 
 

343 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم berättar att det finns hopp om Allahs 

förlåtelse för den muslimska syndaren, förutsatt att han 

skamlöst inte visar upp sin synd i det öppna för att 

skryta, eftersom han då inte förtjänar förlåtelse. Han 

syndar under natten och Allah döljer vad det han gjort, 

men när det blir morgon berättar han ändå för andra 

om de synderna han gjorde under natten. Allah dolde 

hans handling under natten, men han vaknade upp och 

blottade det Allah hade dolt! 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Hur fruktansvärt det är att visa upp sina 
synder öppet när Allah har dolt dem för andra.   

2. När en person gör synder öppet sprids dessa 
oförskämda synder bland de troende.   

3. Om Allah döljer en persons synder i detta liv 
kommer han även att dölja vad han gjort i det 
kommande livet, och detta är från Allahs 
oändliga nåd över de troende tjänarna.   

4. Den som har blivit prövad med att begå en viss synd 
ska dölja det, och vända sig till Allah med ånger.   

5. De som avsiktligt exponerar det dåliga de gjort 
har begått en stor synd, och de berövar sig 
själva förlåtelse.  

(3756)  



 
  

 
 

344 

'Människor! Allah har tagit bort högmodet från den hedniska tiden och skrytet om dess förfäder 

نَّ رسَُولَ الِله صَلىَّ الُله عَلَيأهِ وسََلَّمَ  عَنِ    –   ( 196)   
َ
ابأنِ عُمَرَ رضي الله عنهما: أ

ةَ، فَقَالَ:   مَ فَتأحِ مَكَّ ذأهَبَ عَنأكُمأ عُبِّيَّةَ  خَطَبَ النَّاسَ يوَأ
َ
هَا النَّاسُ، إِنَّ الَله قَدأ أ يُّ

َ
»ياَ أ

 ٌ اَهِلِيَّةِ وَتَعَاظُمَهَا بِآباَئهَِا، فاَلنَّاسُ رجَُلًَنِ: برٌَّ تقٌَِِّ كَرِيمٌ عََلَ الِله، وَفاَجِرٌ شَقٌِِّ هَينِّ   الْأ
مِ  آدَمَ  الُله  آدَمَ، وخََلقََ  بَنُو  وَالنَّاسُ  الِله،  إنَِّا  عََلَ  النَّاسُ  هَا  يُّ

َ
أ }ياَ  الُله:  قاَلَ  ترَُابٍ،  نأ 

نأثََ وجََعَلأناَكُمأ شُعُوباا وَقَ 
ُ
ناَكُمأ مِنأ ذَكَرٍ وَأ كأرَمَكُمأ عِنأدَ  خَلقَأ

َ
باَئلَِ لِتَعَارَفُوا إِنَّ أ

تأقَاكُمأ إِنَّ الَله عَلِيمٌ خَبِيٌْ{ ]الْجرات:  
َ
  [ رواه الترمذي وابن حبان ]   - [  صحيح ]  . [« 13الِله أ

(196) – Ibn 'Umar (må Allah vara nöjd med honom) berättade 

att: "Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم predikade för folket på dagen då 

Mecka erövrades. Han sa: 'Människor! Allah har tagit bort 

högmodet från den hedniska tiden och skrytet om dess 

förfäder. Människor är av två typer: antingen en rättfärdig och 

gudfruktig som är  värdefull hos Allah, eller en eländig 

syndare som är betydelselös hos Allah. Alla människor är 

Adams barn, och Allah skapade Adam från jord. Allah säger: 

'Människor! Vi har skapat er av en man och en kvinna, och 

gjorde er sedan till folkslag och stammar för att ni ska lära 

känna varandra. Den ärorikaste av er hos Allah är den 

gudfruktigaste. Allah är Allvetande, Underkunnig (om allt) 

(49:13).'"  [Autentisk]  - [Återberättad av al-Tirmidhi och Ibn Hibban] 



 
  

 
 

345 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم höll en predikan för människorna på dagen 

då Mecka erövrades. Han sa: Människor! Allah har 

avlägsnat det hedniska högmodet och fanatismen från er, 

samt att skryta över ens förfäder. Människor är en av två: 

Antingen en troende som är rättfärdig, gudfruktig 

som lyder och dyrkar Allah. Han är följaktligen 

värdefull hos Allah, även om han saknar status eller en 

nobel bakgrund bland människor. 

Eller en otrogen som är en eländig syndare. Han är 

förnedrad och värdelös hos Allah, även om han har hög 

status och makt hos människorna. 

Människor är alla från Adams avkomma, och Allah 

skapade Adam från jord, därför ska inte någon med denna 

ursprung från jord ha högmod eller självförhävelse. Detta 

grundar sig på Allahs ord då han säger: "Människor! Vi har 

skapat er av en man och en kvinna, och gjorde er sedan till 

folkslag och stammar för att ni ska lära känna varandra. 

Den ärorikaste av er hos Allah är den gudfruktigaste. Allah 

är Allvetande, Underkunnig [om allt] (49:13)." 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Det är förbjudet att skryta om sitt ursprung 

eller sin status.  
(65074)  



 
  

 
 

346 

De mest hatade männen av Allah är de hätskaste motståndarna i tvister 

عن عَئشة رضي الله عنها عن النبِ صلى الله عليه وسلم قال:   –   (197) 
صَِمُ«  لَُِّ الخأ

َ بأغَضَ الرِّجَالِ إِلََ الِله الْأ
َ
  [متفق عليه] -[ صحيح]  .»إِنَّ أ

(197) – 'A'ishah (må Allah vara nöjd med henne) 

berättade att profeten صلى الله عليه وسلم sa: "De mest hatade männen 

av Allah är de hätskaste motståndarna i tvister." 
[Autentisk] - [Al-Bukhari och Muslim] 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم berättar att Allah hatar personer som 

debatterar hätskt och ofta. De som vägrar acceptera och 

rätta sig efter sanningen, istället försöker de motsätta 

sig den genom debatt. Detta inkluderar även personen 

som debatterar av rätt anledning men på fel sätt, som 

går till överdrift i sin argumentation och inte har ett 

balanserat förhållningssätt eller att han debatterar utan 

kunskap i frågan. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Om en person felbehandlats och söker upprättelse 

genom lagliga tillvägagångssätt räknas det däremot 

inte som klandervärd dispyt.   

2. Dispyt och debatt är bland tungans negativa 

följder som kan leda till splittring och oenighet 

bland muslimer.  



 
  

 
 

347 

3. Att argumentera för att påvisa sanning på ett 

respektabelt sätt är däremot prisvärt. Det är 

klandervärt när det sker för att avvisa sanningen 

och påvisa falskhet, eller när det sker utan belägg 

eller bevis.  

(5474)  

Om två muslimer drabbar samman med sina svärd hamnar både mördaren och den mördade i elden 

عن أبِ بكَرة رضي الله عنه قال: سمعت رسول الله صلى الله   –   (198) 
يقول:   وسلم  فِِ  عليه  تُولُ  أمَقأ وَال فَالأقَاتلُِ  بسَِيأفَيأهِمَا  لِمَانِ  أمُسأ ال َقََ  التأ »إذَِا 

قَالَ:  النَّارِ« تُولِ؟  أمَقأ ال باَلُ  فَمَا  الأقَاتلُِ،  هَذَا  الِله  رسَُولَ  ياَ  فَقُلأتُ:  كََنَ  ،  »إِنَّهُ 
ا عََلَ قَتألِ صَاحِبِهِ«   [متفق عليه] -[ صحيح]  .حَرِيصا

(198) – Abu Bakr (må Allah vara nöjd med honom) berättade 

att Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم sa: "Om två muslimer drabbar samman 

med sina svärd hamnar både mördaren och den mördade i 

elden." De sa: ”Vi förstår att det blir så för mördaren, men 

varför blir det så med den mördade?” Han svarade: ”Han ville 

döda sin broder."  [Autentisk]  - [Al-Bukhari och Muslim] 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم berättar att om två muslimer drabbar  

samman med sina svärd med avsikt att mörda den andra, 

hamnar mördaren i elden eftersom han faktiskt dödade 

sin kompanjon. Följeslagarna blev förvånade över varför 

även den mördade hamnar i elden. Då berättade profeten 



 
  

 
 

348 

 att även han är i elden eftersom han försökte döda sin صلى الله عليه وسلم

kompanjon. Det enda som hindrade honom från att göra 

det var att den andra personen hann dödade honom först. 

Vad vi kan lära oss från hadithen: 

1. Detta visar att den som avser att utföra en synd 

och tar de åtgärder han kan för att göra den 

förtjänar att straffas.   

2. Detta är en sträng varning mot att muslimer strider 

mot varandra och att det kan leda till helvetet.   

3. Om muslimer har en giltigt orsak till att strida 

mot andra muslimer gäller inte denna varning, 

som att strida mot kriminella och de som begår 

överträdelser.   

4. Personen som gör en större synd blir inte icke-

muslim genom det eftersom profeten صلى الله عليه وسلم 

kallade båda som strider för muslimer.   

5. Om två muslimer strider mot varandra med 

något vapen varpå någon av dem dör kommer 

både mördaren och den mördade att hamna i 

elden. Svärd har nämnts som ett exempel här.  

(4304)  

 



 
  

 
 

349 

Den som riktar vapen mot oss, är inte en av oss 

عن أبِ موسَ الْشعري رضي الله عنه عن النبِ صلى الله عليه   –  (199) 
لًَحَ فَليَأسَ مِنَّا« وسلم قال:     [متفق عليه] -[  صحيح] .»مَنأ حََِلَ عَليَأنَا السِّ

(199) – Abu Musa al-Ash'ari (må Allah vara nöjd med 

honom) berättade att profeten صلى الله عليه وسلم sa: "Den som riktar vapen 

mot oss, är inte en av oss."  [Autentisk]  - [Al-Bukhari och Muslim] 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم varnar den som riktar vapen mot 

muslimer för att skrämma dem eller stjäla från dem. 

Han berättar att den som gör så utan rätt har utfört ett 

stort brott och fallit in i en av de större synderna. Han 

förtjänar därför denna stränga varning. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Detta är en sträng varning för muslimer som 

strider mot varandra.   

2. Bland de värsta handlingarna och det mest 

enorma fördärv på jorden är att rikta vapen mot 

muslimer och att sprida förödelse genom mord.   

3. Denna varning riktas inte mot dem som strider 

av rätt anledning, som att bestrida dem som 

begår övergrepp, fördärv med mera.   

4. Det är förbjudet att skrämma muslimer med 

vapen och annat, även om det görs på skämt.  
(2997)  



 
  

 
 

350 

Förbanna inte de döda, de har redan mött följderna av sina handlingar 

عن عَئشة رضي الله عنها قالت: قال النبِ صلى الله عليه وسلم:    –   ( 200)   
مُوا«  فأضَوأا إِلََ مَا قَدَّ

َ
وَاتَ، فَإنَِّهُمأ قَدأ أ مأ

َ   [ رواه البخاري ]   - [  صحيح ]  . »لَِ تسَُبُّوا الْأ

(200) – 'A'ishah (må Allah vara nöjd med henne) 

berättade att profeten صلى الله عليه وسلم sa: "Förbanna inte de döda, de 

har redan mött följderna av sina handlingar."  [Autentisk] 

- [Återberättad av al-Bukhari] 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم berättar om förbudet att förbanna eller 

skymfa de döda då detta inte är gott uppförande. De 

har redan mött följderna av sina handlingar, goda såväl 

som dåliga. Förbannelsen når dem inte heller då den 

enbart kan skada de levande. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Detta visar att det är förbjudet att förbanna de döda.   

2. Att avstå från att förbanna de döda gynnar de 
levande och skyddar samhället från hat och 
hemskheter.   

3. Anledningen till att de inte får förbannas är att 
de redan mött följderna av sina handlingar, så 
det finns ingen vits med det. Detta skadar 
enbart den bortgångnas levande anhöriga.   

4. Människan ska inte säga ord som det inte finns 
någon nytta i.  

(5364)  
 



 
  

 
 

351 

Det är inte tillåtet för muslimen att bojkotta sin muslimske broder längre än tre nätter. När de träffas vänder båda sina ryggar mot varandra. Den bästa av dem är den som börjar med hälsningsfrasen [till den andre] 

عن أبِ أيوب الْنصاري رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه    –   ( 201)   
قَ ثلًََثِ لَََالٍ، يلَأتَقِيَانِ، فَيُعأرضُِ هَذَا  وسلم قال:   خَاهُ فَوأ

َ
جُرَ أ نأ يَهأ

َ
لُّ لرِجَُلٍ أ »لَِ يَُِ

لًَمِ«   باِلسَّ
ُ
ي يَبأدَأ ِ هُُمَا الذَّ   [ متفق عليه ]   - [  صحيح ]  . وَيُعأرضُِ هَذَا، وخََيْأ

(201) – Abu Ayyub al-Ansari (må Allah vara nöjd 

med honom) berättade att Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم sa: "Det 

är inte tillåtet för en muslim att bojkotta sin muslimske 

broder längre än tre nätter, genom att vända ryggen 

mot varandra när de träffas. Den bästa av dem är den 

som börjar med hälsningsfrasen [till den andre]."  
[Autentisk] - [Al-Bukhari och Muslim] 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم förbjöd att en muslim bojkottar sin 

muslimska broder mer än tre nätter. När de båda möts 

varken hälsar eller pratar de med varandra. 

Den bästa, av dessa två som befinner sig i dispyt, är 

den som försöker avbryta bojkotten genom att hälsa på den 

andra med hälsningsfrasen. Bojkotten, som avses i detta 

sammanhang, är den som en person inleder av personliga 

skäl. Vad beträffar bojkott för Allahs skull så är den inte 

tidsbegränsad, som att bojkotta dem som begår större 

synder och innovationer eller har ett dåligt inflytande på 

en. Denna form av bojkott fortsätter baserat på dess nytta, 

och upphör när den inte längre är till någon nytta. 



 
  

 
 

352 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Det är tillåtet att bojkotta någon upp till tre dagar. 

Det är tillåtet med beaktning av mänskliga behov 

och natur, därav får bojkott ske under tre dagar 

för att eventuella behov möts och upphör.   

2. Hälsningsfrasens dygd då den avlägsnar illvilja 

från själen och är ett tecken på kärlek.   

3. Islam värnar om brödraskap och samhörighet.  

(5365)  
Den som garanterar mig att skydda det som är mellan hans käkar och det som är mellan hans ben, kommer jag att garantera paradiset 

عن سهل بن سعد رضي الله عنه عن رسول الله صلى الله عليه وسلم    –   ( 202)   
نََّةَ« قال:   مَنأ لَُِ الْأ ضأ

َ
ليَأهِ أ َ رجِأ َ لَْأيَيأهِ وَمَا بيَنأ مَنأ لِِ مَا بيَنأ   [ رواه البخاري ]   - [  صحيح ]  . »مَنأ يضَأ

(202) – Sahl bin Sa´d (må Allah vara nöjd med honom) 

berättade att profeten  sa: "Den som garanterar mig att 

skydda det som är mellan hans käkar och det som är 

mellan hans ben, kommer jag att garantera paradiset."  
[Autentisk]  - [Återberättad av al-Bukhari] 

Förklaring 

Profeten  informerar om två saker i den här 

hadithen. Om en muslim slår vakt om dem får han 

komma in i paradiset. 

1. Att bevara tungan från att tala om det som leder 

till Allahs vrede. 



 
  

 
 

353 

2. Att bevara könsorganet från otukt. 

Anledningen är att många synder sker på grund av 

dessa två organ. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Bevarandet av ens tunga och könsorgan är en 

av anledningarna som får en person att träda 

in i paradiset.   

2. Tungan och könsorganet specificerades eftersom de 

är de största orsakerna till varför människor utsätts 

för prövningar i detta liv och i det kommande.  

(3475)  
En kvinnan får inte resa två dagars avstånd utan sin make eller sin Mahram 

ُ عَنأهُ    –   ( 203)    ريَِّ رضَِيَ اللََّّ بِِ سَعِيدٍ الخدُأ
َ
وَكََنَ غَزَا مَعَ النَّبِِِّ صَلىَّ  - عَنأ أ

وَةا  ةَ غَزأ َ ا مِنَ النَّبِِِّ صَلىَّ الُله عَليَأهِ    - الُله عَليَأهِ وسََلَّمَ ثنِأتَِأ عَشْأ بَعا رأ
َ
قاَلَ: سَمِعأتُ أ

جَبأننَِِ، قَالَ:   عأ
َ
وأ ذُو  وسََلَّمَ، فَأ

َ
ِ إلَِِّ وَمَعَهَا زَوأجُهَا أ مَينأ ةُ مَسِيَْةَ يوَأ

َ
أ »لَِ تسَُافرِِ المَرأ

لعَُ   بأحِ حَتََّّ تَطأ دَ الصُّ حََ، وَلَِ صَلًَةَ بَعأ ضأ
َ
رِ وَالْ : الفِطأ ِ مَينأ مَ فِِ يوَأ مَُأرَمٍ، وَلَِ صَوأ

رُبَ، وَلَِ تشَُدُّ ا  ِ حَتََّّ تَغأ دَ العَصَأ مأسُ، وَلَِ بَعأ لرِّحَالُ إلَِِّ إلََِ ثلًََثةَِ مَسَاجِدَ:  الشَّ
جِدِي هَذَا«  قأصًَ، وَمَسأ

َ
جِدِ الْ جِدِ الْرََامِ، وَمَسأ   [ متفق عليه ]   - [  صحيح ]  . مَسأ

(203) – Abu Sa'id al-Khudri (må Allah vara nöjd med 

honom), som närvarade under tolv strider med profeten  

 som صلى الله عليه وسلم berättade att han hörde fyra saker från profeten ,صلى الله عليه وسلم

han gillade. Han صلى الله عليه وسلم sa: "En kvinnan får inte resa två dagars 



 
  

 
 

354 

avstånd utan sin make eller sin Mahram, och man ska inte 

fasta under två dagar: Fitr-dagen och Ad'ha-dagen, och 

ingen bön får förrättas efter Fajr-bönen till solen gått upp, 

inte heller efter 'Asr-bönen till solen gått ned, och ingen 

resa får göras annanstans än till de tre moskéerna; den 

heliga moskén, al-Aqsa-moskén och denna moské."  
[Autentisk]  - [Al-Bukhari och Muslim] 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم förbjöd fyra saker: 

1. Att kvinnan ska resa två dagars avstånd utan sin make 

eller sin Mahram, vilket är de släktingar som hon aldrig kan 

gifta sig med, likt familj och släktingar som sonen, fadern, 

brorson, systerson, farbror, morbror och liknande. 

2. Att fasta under Eid al-Fitr eller Eid al-Ad'ha, 

oavsett om muslimen fastar dem för att han avlagt en 

ed, för att han vill fasta frivillig fasta eller för att sona. 

3. Att be en frivillig bön efter 'Asr-bönen till solen 

gått ned, eller efter Fajr-bönen till solen gått upp. 

4. Det är förbjudet att resa till en plats i tro om att 

den har någon särskilt förträfflighet eller i tro att 

handlingar får större belöning där, förutom till dessa 

tre moskéer. Alltså får man inte resa till andra specifika 

platser för att förrätta böner där, eftersom belöningen 

för det inte multipliceras förutom i dessa tre moskéer; 

den heliga moskén i Mecka, profetens moské i Medina, 

och al-Aqsa-moskén i Jerusalem. 



 
  

 
 

355 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Det är inte tillåtet för kvinnan att resa utan Mahram.   

2. En kvinna kan inte vara Mahram till en annan 

kvinna under resan, eftersom han صلى الله عليه وسلم sa: "Med 

sin make eller med sin Mahram."   

3. En kvinna får inte bege sig ut på något som kallas 

resa, utan make eller Mahram. Denna Hadith var 

utifrån frågeställarens situation och plats.   

4. Kvinnans Mahram är hennes make eller dem som 

hon aldrig får gifta sig med, såsom fadern, sonen, 

farbror och mormor, eller dem hon är kopplad till 

genom amning, som hennes difader eller difarbror, 

eller de som hon är kopplad till genom giftermål, som 

svärfar. En Mahram ska vara muslim, könsmogen, 

förnuftig och pålitlig, eftersom Mahramens roll är att 

skydda kvinnan och se efter hennes behov.   

5. Islam lägger vikt vid kvinnan och hennes 

välmående och skydd.   

6. Den frivilliga bönen som utförs utan orsak är inte 

accepterad efter Fajr- och 'Asr-bönen. Undantaget 

är att ta igen missade obligatoriska böner, eller att 

förrätta böner som har en orsak, likt bönen som 

bes vid inträde till moskén och liknande.   



 
  

 
 

356 

7. Det är förbjudet att be direkt efter soluppgång, utan 
man ska vänta mellan 10-15 minuter innan man ber.   

8. 'Asr-bönens tid är fram till solnedgång.   

9. Det är tillåtet att resa till de tre moskéerna.   

10. De tre moskéernas förträfflighet, och att de har 
en högre status än andra moskéer.   

11. Det är inte tillåtet att bege sig på resa för att 
besöka någon grav, även om det skulle vara 
profetens grav. Det är däremot tillåtet för den 
som befinner sig i Medina att besöka hans grav, 
eller för dem som kommit till Medina för en 
giltig och tillåten orsak.  

(10603)  
Jag har inte lämnat någon prövning som är mer skadlig för männen än kvinnorna 

عن أسامة بن زيد رضي الله عنهما عن النبِ صلى الله عليه وسلم   –   ( 204)   
ضَََّ عََلَ الرِّجَالِ مِنَ النِّسَاءِ« قال:  

َ
تُ بَعأدِي فِتأنَةا أ   [ متفق عليه ]   - [  صحيح ]  . »مَا ترََكأ

(204) – Usamah bin Zayd (må Allah vara nöjd med 

honom) berättade att profeten صلى الله عليه وسلم sa: "Jag har inte 

lämnat någon prövning som är mer skadlig för männen 

än kvinnorna." [Autentisk] - [Al-Bukhari och Muslim] 

Förklaring:  

Profeten صلى الله عليه وسلم berättar att han inte lämnat någon prövning 

och test som är mer skadlig för männen än kvinnor. Om det 



 
  

 
 

357 

gäller kvinnor i hans familj kan fallet vara att han följer 

henne i det som går emot religionen. Om det gäller en 

främmande kvinna för honom kan fallet vara ensamt 

umgänge med henne och de konsekvenser detta leder till. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. En muslim ska vara på sin vakt mot prövningen 

från kvinnor, och stänga alla dörrar som kan leda 

till frestelse genom henne.   

2. En troende måste hålla fast vid Allah, och vända 

sig till honom för att få skydd mot prövningar.  

(5830)  

Den som har möjlighet att gifta sig bör göra det, eftersom det skyddar blicken och bevarar ens kyskhet. Men den som inte kan det bör fasta, eftersom det kommer att lägga band (på lusten) 

ُ عَنأهُ قَالَ: كُنَّا مَعَ النَّبِِِّ صَلىَّ الُله    –   ( 205)    عُودٍ رضَِيَ اللََّّ ِ بنِ مَسأ عَن عَبأدِ اللََّّ
فَقَالَ:   صَنُ  عَليَأهِ وسََلَّمَ،  حأ

َ
وَأ  ، للِأبَصََِ غَضُّ 

َ
أ فَإِنَّهُ   ، جأ فَلأيَتَََوَّ الَْاءَةَ  تَطَاعَ  »مَنِ اسأ

مِ، فَإِنَّهُ لَُِ وجَِاءٌ«  وأ تَطِعأ فَعَليَأهِ باِلصَّ جِ، وَمَنأ لمَأ يسَأ   [ متفق عليه ]   - [  صحيح ]  . للِأفَرأ

(205) – 'Abdullah bin Mas'ud (må Allah vara nöjd med 

honom) berättade att de var med profeten صلى الله عليه وسلم som sa: "Den 

som har möjlighet att gifta sig bör göra det, eftersom det 

skyddar blicken och bevarar ens kyskhet. Men den som 

inte kan det bör fasta, eftersom det kommer att lägga band 

[på lusten]."  [Autentisk]  - [Al-Bukhari och Muslim] 

 



 
  

 
 

358 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم uppmanade den som har förmåga att ha 

samlag och de ekonomiska resurserna för äktenskap att 

gifta sig, eftersom det skyddar personen från att titta 

på förbjudna saker och stärker ens kyskhet, vilket 

hindrar en från att begå otukt. Men den som inte har 

råd att att gifta sig, men ändå känner sexuella begär, 

uppmanas att fasta. Fastan hjälper genom att dämpa 

begäret och kontrollera den sexuella driften. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Islam värnar om kyskhet och skyddar mot 

omoraliska handlingar.   

2. De som inte har råd att gifta sig uppmanas att fasta, 

eftersom det dämpar den sexuella drivkraften.   

(5863)  
Denna värld är söt och grön, och Allah har placerat er i den för att se vad ni kommer att göra. Var därför aktsamma med denna värld, och var aktsamma med kvinnorna 

ريِِّ رضي الله عنه عَنِ النَّبِِِّ صَلىَّ الُله عَليَأهِ وسََلَّمَ قَالَ:    –   ( 206)    دُأ بِِ سَعِيدٍ الخأ
َ
عَنأ أ

فَاتَّقُوا   مَلوُنَ،  تَعأ كَيأفَ  فَينَأظُرُ  فِيهَا،  لِفُكُمأ  تَخأ وَإِنَّ الَله مُسأ ةٌ،  نأيَا حُلأوَةٌ خَضَِ »إِنَّ الُِّ
ائِيلَ كََنتَأ فِِ النِّسَاءِ«  َ لَ فتِأنَةِ بنَِِ إسِْأ وَّ

َ
نأيَا وَاتَّقُوا النِّسَاءَ، فَإِنَّ أ   [ رواه مسلم ]   - [  صحيح ]  . الُِّ

(206) – Abu Sa'id al-Khudri (må Allah vara nöjd med 

honom) berättade att profeten صلى الله عليه وسلم sa: "Denna värld är 

ljuvlig och grön, och Allah har placerat er i den för att 

se vad ni kommer att göra. Var därför aktsamma med 



 
  

 
 

359 

denna värld, och var aktsamma med kvinnorna! För 

israeliternas första prövning var med kvinnorna."    
[Autentisk] - [Återberättad av Muslim] 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم berättar att denna värld smakar ljuvligt 

och ser grön ut, därför kan människan luras av den, 

drunkna i dess njutningar och ha den som sitt största 

mål. Allah lät oss efterträda varandra i detta liv, för att 

se vad vi ska göra; ska vi lyda honom eller trotsa 

honom? Därefter sa han: "Var på er vakt och låt inte 

den världsliga njutningen och försköningen bedra er, 

genom att ni lämnar det Allah har beordrat er med och 

faller in i det Allah har förbjudit er från. En av de 

största sakerna man måste akta sig för, bland den här 

världens prövningar, är kvinnornas frestelser då detta 

var israeliternas första prövning. 

Vad vi kan lära oss från hadithen: 

1. Detta är en uppmaning att vara gudfruktig, och 
att inte låta sig konsumeras av de världsliga 
njutningarna och försköningarna.   

2. Detta är en varning för att låta sig prövas av 
kvinnor, genom titta på dem, ta lätt på att 
beblanda sig med dem med mera.   

3. Frestelsen med kvinnor är från detta livs allra 
största prövningar.   



 
  

 
 

360 

4. Man ska dra lärdom från de tidigare samfunden, 

för det som hände med israeliterna kan även 

hända med andra med.   

5. Beträffande hustrun, kan en kvinnans frestelse 

vara att hon kräver från maken att spendera mer 

än vad han förmår, varpå han distraheras från 

att leva upp till religiösa frågor då det krävs från 

honom att han tröttar ut sig för att söka det 

världsliga. Om kvinnan istället är en främling till 

honom så kan han prövas genom att hon lockar 

till sig män och distraherar dem från sanningen, 

i synnerhet om hon är förskönad och inte klär sig 

i Hijab. Det kan slutligen resultera i olika grader 

av otukt. Den troende måste därför hålla fast vid 

Allah, och be honom om skydd mot prövningar.  

(3053)  
Det finns inget äktenskap förutom genom en förmyndare 

عن أبِ موسَ رضي الله عنه أن النبِ صلى الله عليه وسلم   –   (207) 
« قال:     [رواه أبو داود والترمذي وابن ماجه وأحمد] -[ صحيح]  .»لِ نكَِاحَ إلِِّ بوَِلٍِّ

(207) – Abu Musa (må Allah vara nöjd med honom) 

berättade att profeten صلى الله عليه وسلم sa: "Inget äktenskap kan bli av 

förutom med en förmyndare."  [Autentisk] - [Återberättad av 

Abu Dawud, al-Tirmidhi, Ibn Majah och Ahmad] 

 



 
  

 
 

361 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم tydliggör att äktenskapet med en kvinna 

inte är korrekt utan att en förmyndare som godkänner 

äktenskapskontraktet. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. En förmyndare är ett villkor för äktenskapets 
giltighet. Äktenskapet är inte giltig om det 
skedde utan en förmyndare, eller att en kvinna 
gifte bort sig själv.   

2. Förmyndaren är kvinnans närmaste släkting. En 
avlägsen släkting kan alltså inte gifta bort henne 
om hon har en närmre släkting tillhands.   

3. En förmyndare måste vara religiöst ålagd ansvar, 
en man, som är insatt i äktenskapsintressen och 
har samma religion som kvinnan han är 
förmyndare för. Om han inte besitter dessa 
egenskaper är han inte lämplig att vara en 
förmyndare i äktenskapskontraktet.  

(58066)  
De villkoren som har störst rätt att uppfyllas av er är de som gör sexuellt umgänge lagligt för er 

عن عقبة بن عَمر رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه    –   ( 208)   
للَأتمُأ بهِِ الأفُرُوجَ« وسلم:   تَحأ نأ توُفُوا بهِِ مَا اسأ

َ
وطِ أ ُ حَقُّ الشُّْ

َ
  [ متفق عليه ]   - [  صحيح ]  . »أ

(208) – 'Uqbah bin 'Amir (må Allah vara nöjd med honom) 

berättade att Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم sa: "De villkoren som är 

viktigast för er att upppfylla är de som gör sexuellt  

umgänge tillåtet för er."  [Autentisk]  - [Al-Bukhari och Muslim] 



 
  

 
 

362 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم förtydligar att de villkor som bör 

uppfyllas mest är de som är anledningen till att mannen 

kan njuta av sexuellt umgänge med kvinnan. Dessa 

villkor är de tillåtna villkoren som hustrun sätter då 

äktenskapskontraktet skrivs. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Det är obligatoriskt att uppfylla villkoren som 
en av partnerna satt för den andra, förutom de 
villkor som förbjuder det tillåtna eller tillåter 
det förbjudna.   

2. Att uppfylla äktenskapsvillkor är de viktigaste 
villkoren att uppfylla, då dessa villkor är i 
utbyte av att sexuellt umgänge blir tillåtet.   

3. Äktenskap har en väsentlig roll islam, då dess 
villkor bör prioriteras över andra.  

(6021)  
Denna värld är en njutning, och den bästa njutningen i denna värld är den rättfärdiga kvinnan 

عن عبد الله بن عمرو رضي الله عنهما أن رسول الله صلى الله عليه    –   ( 209)   
الِْةَُ« وسلم قال:   ةُ الصَّ

َ
أ أمَرأ نأياَ ال ُ مَتاَعِ الُِّ نأياَ مَتاَعٌ، وخََيْأ   [ رواه مسلم ]   - [  صحيح ]  . »الُِّ

(209) – 'Abdullah bin 'Amr (må Allah vara nöjd med  

honom) berättade att Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم sa: "Denna värld 

är en njutning, och den bästa njutningen i denna värld är 

den rättfärdiga kvinnan."  [Autentisk]  - [Återberättad av Muslim] 



 
  

 
 

363 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم berättar att denna värld och det den 

innehåller endast är något man kan njuta av tillfälligt, 

sedan upphör den. Och den bästa njutningen i denna 

värld är den rättfärdiga hustrun, som är en fröjd att se 

på, som är tillmötesgående med sin mans önskemål, 

och när han är frånvarande värnar hon om honom med 

sig själv och med hans egendom. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Det är tillåtet att njuta av de världsliga goda tingen 

som Allah har tillåtit för sina tjänare utan att gå till 

överdrift eller genom att vara arrogant.   

2. Det är uppmanat att mannen väljer en rättfärdig 

hustru eftersom hon stödjer mannen att lyda 

hans Herre.   

3. Den bästa världsliga njutningen är den som återfinns 

i lydnaden till Allah och det som stärker den.  

(5794)  

 

 



 
  

 
 

364 

Bär inte siden eller brokadsiden, och drick inte ur kärl av guld eller silver, och ät inte på fat gjord av dem, för dessa är för dem i denna värld men för oss i det kommande livet 

قََ    –   ( 210)    تسَأ فَاسأ فَةَ،  عِنأدَ حُذَيأ نَّهُمأ كََنوُا 
َ
أ لََألَى  بِِ 

َ
أ بأنِ  َنِ  الرَّحِأ عَبأدِ  عَن 

ةٍ   َ مَرَّ نِِّ نَهَيأتُهُ غَيْأ
َ
لَِ أ ا وضََعَ القَدَحَ فِِ يدَِهِ رَمَاهُ بهِِ، وَقَالَ: لوَأ ، فَلمََّ فَسَقَاهُ مََوُسٌِِّ

  ِ تيَنأ نَّهُ يَقُولُ: لمَأ - وَلَِ مَرَّ
َ
فأعَلأ هَذَا   كَأ

َ
، وَلكَِنِِّ سَمِعأتُ النَّبَِِّ صَلىَّ الُله عَليَأهِ وسََلَّمَ  - أ

ةِ، وَلَِ  يَقُولُ:   هَبِ وَالفِضَّ بُوا فِِ آنِيَةِ الذَّ َ يبَاجَ، وَلَِ تشَْأ »لَِ تلَأبسَُوا الْرَِيرَ وَلَِ الِِّ
نأيَا وَلَنَ  كُلوُا فِِ صِحَافهَِا، فَإنَِّهَا لهَُمأ فِِ الُِّ

أ
  [ متفق عليه ]   - [  صحيح ]  . ا فِِ الْخِرَةِ« تأَ

(210) – 'Abd al-Rahman ibn Abi Layla berättade att 

när de var hos Hudhayfah, bad han om vatten och en 

zoroastrier gav honom det. När han fick bägaren i sin 

hand, kastade han den från sig och sa: "Om det inte 

vore för att jag har förbjudit honom det, inte bara en 

gång eller två gånger - det var som om han ville säga: 

Skulle jag inte ha gjort detta - men jag hörde profeten 

 säga: "Bär inte siden eller brokadsiden, och drick صلى الله عليه وسلم

inte ur kärl av guld eller silver, och ät inte på fat gjord 

av dem, för dessa är för dem i denna värld men för oss 

i det kommande livet."  [Autentisk] - [Al-Bukhari och Muslim] 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم förbjöd män att bära alla typer av siden. 

Och han صلى الله عليه وسلم  förbjöd både män och kvinnor att äta och 

dricka ur kärl och behållare av guld eller silver. Och 

han صلى الله عليه وسلم  informerade om att de är exklusivt för de 

troende på domedagen; eftersom de undvek detta i 

denna värld, i lydnad till Allah. Men vad gäller de 



 
  

 
 

365 

otrogna så är de inte för dem i det kommande livet; 

eftersom de skyndade sig att njuta av det goda i detta 

liv genom att använda dem, och de lydde inte Allah. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Det är förbjudet att bära siden och brokadsiden 

för män, och Hadithen innehåller en strikt 

varning för den som bär dem.   

2. Det är tillåtet för kvinnor att bära siden och 

brokadsiden.   

3. Förbudet mot att äta och dricka i guld- och 

silverkärl gäller både män och kvinnor.   

4. Hudhayfah (må Allah vara nöjd med honom) var 

sträng i sitt fördömande, och han motiverade det 

med att han, ett flertal gånger, hade förbjudit 

zoroastriern från att använda guld- och silverkärl, 

men han upphörde inte med att göra det ändå.  
(2985)  

Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم förbjöd från Qaza' (att raka delar av håret och lämna delar) 

نَّ رسَُولَ الِله صَلىَّ الُله عَليَأهِ   –   (211) 
َ
عن ابن عمر رضي الله عنهما: أ

  [متفق عليه] -[ صحيح] وسََلَّمَ نَهََ عَنِ الأقَزَعِ.

(211) – Ibn 'Umar (må Allah vara nöjd med honom) sa: 

"Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم förbjöd från Qaza' (att raka delar av 

håret och lämna delar)."  [Autentisk]  - [Al-Bukhari och Muslim] 

 



 
  

 
 

366 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم förbjöd från att vissa delar av huvudet 

rakas, och andra lämnas orakade. 

Förbudet är generellt och omfattar män, unga som 

vuxna. Vad gäller kvinnan så är det inte tillåtet för 

henne att raka huvudet. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Islam lägger vikt vid människans utseende.  

(8914)  
Trimma mustascherna och låt skäggen växa 

عن ابن عمر رضي الله عنهما عن النبِ صلى الله عليه وسلم   –   (212) 
فُوا اللِّحََ«قال:   عأ

َ
وَاربَِ وأ فُوا الشَّ   [متفق عليه] -[ صحيح]  .»أحأ

(212) – Ibn 'Umar (må Allah vara nöjd med honom) 

berättade att profeten صلى الله عليه وسلم sa: "Trimma mustaschen och 

låt skägget växa." [Autentisk] - [Al-Bukhari och Muslim] 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم beordrade att mustachen ska trimmas 

och klippas ordentligt, och inte lämnas att bli lång. 

Skägget beordrar han däremot att det ska låtas växa långt. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Det är förbjudet att raka skägget.  

(3279)  

 



 
  

 
 

367 

Mannen ska inte titta på en annan mans privata delar, och kvinnan ska inte heller titta på en annan kvinnas privata delar 

نَّ رسَُولَ الِله صَلىَّ الُله عَليَأهِ وسََلَّمَ    –   ( 213)   
َ
ريِِّ رضي الله عنه أ دُأ بِِ سَعِيدٍ الخأ

َ
عَن أ

ضِِ الرَّجُلُ إِلََ قَالَ:   ةِ، وَلَِ يُفأ
َ
أ أمَرأ رَةِ ال ةُ إِلََ عَوأ

َ
أ أمَرأ رَةِ الرَّجُلِ، وَلَِ ال   »لَِ يَنأظُرُ الرَّجُلُ إِلََ عَوأ

أوَاحِدِ«  ةِ فِِ الثَّوأبِ ال
َ
أ أمَرأ ةُ إِلََ ال

َ
أ أمَرأ ضِِ ال   [ رواه مسلم ]   - [  صحيح ]  . الرَّجُلِ فِِ ثوَأبٍ وَاحِدٍ، وَلَِ تُفأ

(213) – Abu Sa'id al-Khudri (må Allah vara nöjd med 

honom) berättade att Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم sa: "En man ska 

inte titta på en annan mans privata delar, och en kvinna ska 

inte heller titta på en annan kvinnas privata delar. En man 

ska inte skyla sig med en annan man i samma plagg, och 

en kvinna ska inte heller skyla sig med en annan kvinna i 

samma plagg."  [Autentisk]  - [Återberättad av Muslim] 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم förbjöd att män ska titta på varandras privata 

delar, och att kvinnor ska titta på varandras privata delar. 

'Awrah (privata delar) är det som är förbjudet att 

visa, och mannens privata delar är mellan navel och knä. 

Hela kvinnan räknas som en 'Awrah för främmande 

män, vad gäller kvinnor sinsemellan eller kvinnans 

Mahrams (manliga nära släktingar) så får hon visa de 

delar av kroppen som vanligtvis syns i hemmet. 

Profeten صلى الله عليه وسلم förbjöd män från att dela plagg eller täcke 

om de är avklädda, likaså får inte kvinnor dela plagg eller 

täcke om de är avklädda. Anledningen till detta är att det 

kan leda till att de vidrör varandras privata delar, vilket är 



 
  

 
 

368 

förbjudet, och ännu värre, än att titta på andras privata 

delar, då det kan leda till onda konsekvenser. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Det är förbjudet att titta på andras privata delar, 

med undantag från mannen och hans hustru.   

2. Islam är mån om att samhället ska vara rent och 

vårdat, och stänger alla dörrar som eventuellt 

kan leda till skamfulla handlingar.   

3. Det är tillåtet att titta på andras privata delar 

vid behov, som vid vård eller liknande, vilket 

sker utan lust.   

4. En muslim ska täcka sina privata delar och sänka 

sin blick från att titta på andras privata delar.   

5. Förbudet nämner män och kvinnor för sig, 

eftersom det är mer troligt att de tittar och 

blottar de privata delarna för samma kön.  

(8904)  
Den bästa av er är den som har den bästa karaktären.' 

عن عبد الله بن عمرو رضي الله عنهما قال: لمَأ يكَُنِ النَّبُِِّ   –  (214) 
يَقُولُ:   وَكََنَ  ا،  شا مُتَفَحِّ وَلَِ  ا  فَاحِشا وسََلَّمَ  عَليَأهِ  الُله  خِيَارِكُمأ  صَلىَّ  مِنأ  »إِنَّ 

لًَقاا« خأ
َ
سَنَكُمأ أ حأ

َ
  [متفق عليه] - [  صحيح] .أ

(214) – 'Abdullah bin 'Amr (må Allah vara nöjd med honom) 

sa: Profeten صلى الله عليه وسلم var varken oanständig i tal eller i handling, 



 
  

 
 

369 

och han brukade säga: 'Den bästa av er är den som  har den 

bästa karaktären.'"  [Autentisk]  - [Al-Bukhari och Muslim] 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم brukade aldrig vara oanständig i tal eller i 

handling, och han skulle inte heller bete sig så avsiktligt. 

Snarare hade han صلى الله عليه وسلم en utomordentligt fin karaktär. 

Och han صلى الله عليه وسلم brukade säga: "Den bästa bland er hos 

Allah är den som har bäst karaktär", genom att göra 

gott för andra, ha ett leende ansikte, avvärja skada från 

andra och ha tålamod med skada från andra, och att 

behandla människor med vänlighet." 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. En troende ska hålla sig borta från att tala 

oanständigt och göra skamlösa handlingar.   

2. Allahs sändebuds صلى الله عليه وسلم karaktär var perfekt då han 

enbart gjorde det som var gott och talade fint.   

3. De troende ska ständigt sträva efter att ha så 

gott uppförande som möjligt. Den som har bäst 

karaktär är bland de bästa troende och har den 

mest fullständiga tron.  

(5803)  



 
  

 
 

370 

Genom god karaktär når den troende samma status som den fastande och bedjande 

عن عَئشة رضي الله عنها قالت: سمعت رسول الله صلى الله   –  (215) 
ائمِِ القَائمِِ«عليه وسلم يقول:   نِ خُلقُِهِ دَرجََةَ الصَّ مِنَ لَُدركُِ بُِِسأ  .»إنَّ المُؤأ

  [رواه أبو داود وأحمد] -[ صحيح بشواهده]

(215) – 'A'ishah (må Allah vara nöjd med henne) 

berättade att hon hörde Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم säga: 

"Genom god karaktär når den troende samma status 

som den fastande och bedjande."  [Autentisk utifrån dess 

underlag] - [Återberättad av Abu Dawud och Ahmad] 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم förklarar att den som har bra karaktär når 

samma nivå som den som kontinuerligt fastar under dagen 

och ber under natten. Bra karaktär innebär att göra gott för 

andra, tala fint, ha ett glatt ansikte, hålla sig borta från att 

skada andra och att ha överseende med andras skada. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Islam lägger stor vikt vid att karaktären förbättras 

och förfinas.   

2. God karaktär har en enorm förträfflighet, så 

pass att tjänaren genom det når nivån av den 

fastande som inte bryter sin fasta, och den 

bedjande som inte tröttas ut.   

3. Att fasta under dagen och be under natten är 

två förträffliga handlingar, men de är samtidigt 



 
  

 
 

371 

fysiskt påfrestande. Den som har god karaktär 

når nivån av dessa två handlingar då han 

anstränger sig för att ha ett bra uppförande.  

(5799)  
De troende som har mest fullkomlig tro är de som har bäst karaktär, och den bästa bland er är den som är bäst mot de kvinnor som är nära honom 

عن أبِ هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه   –  (216) 
كُمأ  وسلم:   ُ خَيْأ كُمأ  ُ وخََيْأ ا،  خُلقُا سَنهُُمأ  حأ

َ
أ إِيمَاناا  مِنِيَن  أمُؤأ ال مَلُ  كأ

َ
»أ
 »   [رواه أبو داود والترمذي وأحمد ] -[ حسن] .لِنِسَائهِِمأ

(216) – Abu Hurayrah (må Allah vara nöjd med honom) 

berättade att Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم sa: "De troende som har mest 

fullkomlig tro är de som har bäst karaktär, och den bästa bland 

er är den som är bäst mot de kvinnor som är nära honom."  
[Godtagbar]  - [Återberättad av Abu Dawud, al-Tirmidhi och Ahmad] 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم berättar att de människorna som har den 

mest fullkomliga tron är de som har en god karaktär, 

genom att de exempelvis har ett glatt ansikte, gör gott till 

andra, talar på ett fint sätt och avstår från att skada andra. 

Och den bästa av alla troende är den som är bäst 

mot de kvinnor som står personen nära, likt ens hustru, 

döttrar, systrar och kvinnliga släktingar, eftersom de 

förtjänar att behandlas på bästa sätt. 



 
  

 
 

372 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Detta visar vilken förträfflighet bra karaktär 

har och att den är en del av tron.   

2. Handlingar är en del av tron, och tron stiger 

och sjunker.   

3. Islam ärar kvinnan och uppmanar till att hon 

ska behandlas väl.  
(5792)  

Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم fick frågan om vad som mest för in folket 
i paradiset. Han svarade: 'Gudsfruktan och fin karaktär 

عن أبِ هريرة رضي الله عنه قال: سُئِلَ رسَُولُ الِله صَلىَّ الُله عَليَأهِ وسََلَّمَ    –   ( 217)   
نََّةَ، فَقَالَ:   خِلُ النَّاسَ الْأ ثََِ مَا يدُأ

كأ
َ
لُُقِ« عَنأ أ نُ الخأ وَى الِله وحَُسأ ثََِ مَا  »تَقأ

كأ
َ
، وسَُئِلَ عَنأ أ

خِلُ النَّاسَ النَّارَ فَقَالَ:   جُ« يدُأ   [ رواه الترمذي وابن ماجه وأحمد ]   - [  حسن صحيح ]  . »الأفَمُ وَالأفَرأ

(217) – Abu Hurayrah (må Allah vara nöjd med honom) sa: 

"Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم fick frågan om vad som mest för in folket 

i paradiset. Han svarade: 'Gudsfruktan och fin karaktär.' 

Därefter ställdes han frågan om vad som mest för in folket i 

elden. Han svarade: 'Munnen och könsorganet.'"  [Godtagbar 

och autentisk]  - [Återberättad av al-Tirmidhi, Ibn Majah och Ahmad] 

Förklaring: 

Profeten صلى الله عليه وسلم berättade att de största anledningarna till att 

folk träder in i paradiset är: gudsfruktan och fin karaktär. 

Gudsfruktan: Att ha ett skydd mellan sig själv och 

Allahs straff genom att följa hans påbud och undvika 

hans förbud. 



 
  

 
 

373 

Fin karaktär: Ett glatt ansikte, göra gott mot andra 

och skona dem från skada. 

De största anledningarna till att folk träder in i 

elden är: tungan och könsorganet. 

Bland de synder som kan utföras med tungan är 

lögn, baktal, skvaller med mera. 

Bland de synder som kan utföras med könsorganet 

är samlag utanför äktenskap, sodomi med mera. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Det finns orsaker som för en person in i 

paradiset som är relaterade till Allah, såsom 

gudsfruktan. Sen finns det orsaker som för en 

person in i paradiset som är relaterade till 

människor, såsom fin karaktär.   

2. Detta visar hur farligt det kan vara att använda 

tungan felaktigt och att den kan leda en 

människa till elden.   

3. Det visar även faran i förbjudna lustar och 

skamfyllda handlingar då de är från de vanligaste 

orsakerna att folk träder in i elden.  
(5476)  

 

 



 
  

 
 

374 

Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم var den människan som hade bäst karaktär 

عن أنس بن مالك رضي الله عنه قال: كََنَ رسَُولُ الِله صَلىَّ الُله   –   (218) 
ا. سَنَ النَّاسِ خُلقُا حأ

َ
  [متفق عليه]  -[ صحيح] عَليَأهِ وسََلَّمَ أ

(218) – Anas bin Malik (må Allah vara nöjd med honom) 

sa: "Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم var den människan som hade bäst 

karaktär."  [Autentisk]  - [Al-Bukhari och Muslim] 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم var den människan som hade den 

finaste karaktären. Han var överlägsen andra i alla 

karaktärsdrag och moral, som att tala gott, behandla 

andra väl, ha ett glatt ansikte, skydda andra från skada 

och att ha tålamod med andras skada. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Profetens صلى الله عليه وسلم fantastiska karaktär.   

2. Profeten صلى الله عليه وسلم är den främsta förebilden i god karaktär.   

3. Vi bör följa profetens صلى الله عليه وسلم exempel i god karaktär.  
(6180)  

Profetens صلى الله عليه وسلم karaktär var som Koranen 

عندما دخل عَل عَئشة رضي الله  - قال سعد بن هشام بن عَمر    –   (219) 
نأبِئِينِِ عَنأ خُلقُِ رسَُولِ الِله صَلىَّ الُله عَليَأهِ وسََلَّمَ،  - عنها

َ
مِنِيَن، أ أمُؤأ مَّ ال

ُ
: ياَ أ

الِله صَلىَّ  نبَِِِّ  خُلقَُ  فَإِنَّ   : قَالتَأ بلََى،  قُلأتُ:  آنَ؟  الأقُرأ  
ُ
رَأ تَقأ تَ  لسَأ

َ
أ  : الُله قَالتَأ  

آنَ.   [رواه مسلم في جملة حديثٍ طويلٍ ] -[ صحيح] عَليَأهِ وسََلَّمَ كََنَ الأقُرأ

(219) – Sa'd bin Hisham bin 'Amir besökte 'A'ishah (må  

Allah vara nöjd med henne) och sa: "De troendes moder! 



 
  

 
 

375 

Informera mig om Allahs sändebuds karaktär." Hon sa: 

"Läser du inte Koranen?" Han svarade jakande. Då sa 

hon: "Profetens صلى الله عليه وسلم karaktär var som Koranen."  [Autentisk]  - 

[Återberättad av Muslim i en längre Hadith] 

Förklaring 

De troendes moder 'A'ishah (må Allah vara nöjd med 

henne) frågades om profetens صلى الله عليه وسلم karaktär, varpå hon gav 

ett kort och koncist svar genom att referera frågeställaren 

till Koranen som innehåller alla prisvärda egenskaper. Hon 

sa att hans karaktär var de som Koranen förespråkar; det 

Koranen befaller tillämpar han och det den förbjuder avstår 

han från. Följaktligen var hans karaktär en tillämpning av 

Koranens lära, genom att iaktta dess gränser, följa dess 

moral och att dra lärdom från dess liknelser och berättelser. 

Vad vi kan lära oss från hadithen: 

1. Det är uppmanat att följa profeten صلى الله عليه وسلم i hur han 

utformade sin karaktär i enlighet med Koranen.   

2. Detta är en hyllning av profetens صلى الله عليه وسلم karaktär, 

då den härrörde från gudomlig uppenbarelse.   

3. Koranen är källan till allt gott uppförande.   

4. God karaktär är kopplat till hela religionen, 

genom att tillämpa påbud och avstå från förbud.  

(8265)  

 



 
  

 
 

376 

Profeten صلى الله عليه وسلم tyckte om att börja från höger sida när han tog på sig sina skor, kammade sitt hår, utförde tvagning och i alla sina andra angelägenheter 

: كََنَ النَّبُِِّ صَلىَّ الُله عَلَيأهِ    –   ( 220)    مِّ المُؤمنيَن رضي الله عنها قَالتَأ
ُ
عَنأ عََئشَِةَ أ

نِهِ كَُِّهِ. 
أ
لِهِ، وَطُهُورهِِ، وَفِي شَأ لِهِ، وَترَجَُّ نُ، فِِ تَنَعُّ جِبُهُ التَّيَمُّ   [ متفق عليه ]   - [  صحيح ]  وسََلَّمَ يُعأ

(220) – 'A'ishah, de troendes moder (må Allah vara 

nöjd med henne) sa: "Profeten صلى الله عليه وسلم tyckte om att börja 

från höger sida när han tog på sig sina skor, kammade 

sitt hår, utförde tvagning och i alla sina andra 

angelägenheter." [Autentisk] - [Al-Bukhari och Muslim] 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم föredrog att börja med höger sida i sina 

handlingar som han värderade, som att börja med höger 

foten när han satte på sig sina sandaler, att börja med höger 

sida när han kammade sitt hår och sitt skägg, och att tvätta 

den högra handen och foten före den vänstra vid tvagning. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Imam al-Nawawi sa: "Detta är en grundläggande 
princip när det kommer till islamiska regler; att 
det som är av värde, såsom att ta på sig kläder, 
byxor, skor, att gå in i moskén, använda Siwak, 
lägga på Kuhl, klippa naglarna, trimma 
mustaschen, kamma håret, plocka hår i armhålan, 
raka huvudet, avsluta bönen, tvätta kroppsdelarna 
vid tvagning, gå ut ur toaletten, äta och dricka, 
skaka hand, röra den svarta stenen, och liknande 
handlingar, bör börja från höger. Vad gäller det 



 
  

 
 

377 

som är motsatsen, som att gå in i toaletten, lämna 
moskén, snyta sig, tvätta bort orenheter, ta av sig 
kläder, byxor, eller skor, och liknande handlingar, 
bör man börja från vänster. Detta beror på att den 
högra sidan är bättre och överlägsen."   

2. "Han tyckte om att börja från höger" 
inkluderar att börja handlingar med den högra 
handen, den högra foten, den högra sidan, och 
att ta emot saker med den högra handen.   

3. Imam al-Nawawi sa: "Du ska veta att det finns 
kroppsdelar vid tvagning där det inte är 
rekommenderat att börja från höger, som 
öronen, handflatorna och kinderna, utan dessa 
bör tvättas samtidigt. Om det inte är möjligt, 
som i fallet med en enarmad person eller 
liknande, då bör den högra sidan prioriteras."  

(3018)  
Allah har befallt att allt sköts väl 

تهُُمَا عَنأ   –  (221)  ثنِأتَانِ حَفِظأ عن شداد بن أوس رضي الله عنه قال: 
ءٍ،  رسَُولِ الِله صَلىَّ الُله عَليَأهِ وسََلَّمَ قَالَ:  سَانَ عََلَ كُُِّ شََأ حِأ »إِنَّ الَله كَتبََ الْأ

حَدُكُمأ  
َ
أ ُحِدَّ  وَلَأ بأحَ،  الذَّ سِنُوا  حأ

َ
فَأ ذَبَِأتُمأ  وَإذَِا  الأقِتألةََ،  سِنُوا  حأ

َ
فَأ قَتَلأتمُأ  فَإذَِا 

حأ ذَبيِحَتَهُ«  يُِْ
رَتهَُ، فَلأ   [ رواه مسلم] -[ صحيح] .شَفأ

(221) – Shaddad bin Aws (må Allah vara nöjd med 

honom) berättade att han memorerat två saker från 



 
  

 
 

378 

Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم: "Allah har befallt att allt sköts väl. 

När ni ska döda, ska ni döda väl. När ni ska slakta, ska  

ni slakta väl. Ni får vässa era blad och skona era 

slaktdjur."  [Autentisk] - [Återberättad av Muslim] 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم berättar att Allah beordrat oss att göra saker 

och ting på ett bra sätt. Detta innebär att när personen 

dyrkar Allah, gör gott för andra eller håller sig borta från 

att skada dem gör han det i vetskap om att Allah vakar över 

honom. Ett sätt att göra saker på ett bra sätt är visa omtanke 

när någon eller något ska dödas eller slaktas. 

När någon ska dödas vid rättvis vedergällning görs 

detta väl genom att välja det snabbaste och lättaste 

sättet att ta hans liv genom. 

När ett djur ska slaktas görs detta väl på ett sätt som 

visar omtanke för djuret genom att vässa bladen utan 

att djuret ser på. Djuret ska inte heller slaktas i närvaro 

av andra djur som ser på. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Detta visar Allahs nåd och vänlighet mot 

skapelsen.   

2. Att döda eller slakta på ett bra sätt görs genom 

att följa religionens riktlinjer.   



 
  

 
 

379 

3. Religionen är perfekt och omfattar allt gott, inklusive 

att vara omtänksam och vänlig mot djuret.   

4. Förbudet mot att lemlästa människor efter 

deras död.   

5. Förbudet mot all form av djurplågeri.  

(4319)  
De rättvisa kommer att vara på predikstolar av ljus, till höger om den Nåderikes hand, och båda hans händer är högra 

عن عبد الله بن عمرو رضي الله عنهما قال: قال رسول الله صلى الله    –   ( 222)   
،  عليه وسلم:   َنِ عَزَّ وجََلَّ سِطِيَن عِنأدَ الِله عََلَ مَنَابرَِ مِنأ نوُرٍ، عَنأ يمَِيِن الرَّحِأ أمُقأ »إِنَّ ال

لِيهِمأ وَمَا وَلوُا«  هأ
َ
مِهِمأ وَأ دِلوُنَ فِِ حُكأ ينَ يَعأ ِ   [ رواه مسلم ]   - [  صحيح ]  . وَكُِأتَا يدََيأهِ يمَِيٌن، الذَّ

(222) – 'Abdullah bin 'Amr (må Allah vara nöjd med dem) 

berättade att Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم sa: "De rättvisa kommer 

att vara på predikstolar av ljus, till höger om den Nåderikes 

hand, och båda hans händer är högra. Det är de som är 

rättvisa när de dömer, med sina familjer och med sina 

undersåtar."  [Autentisk]  - [Återberättad av Muslim] 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم berättar att de som dömer rättvist och 

på ett korrekt sätt mellan de människor som är under 

deras ansvar kommer på domedagen att äras med att 

sitta på höga och nobla på predikstolar skapade av ljus. 

Dessa predikstolar kommer att vara vid den Nåderikes 

högra hand, och båda hans händer är högra. 



 
  

 
 

380 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Detta visar oss vilken dygd det är att vara 

rättvis och det är en uppmaning till detta.   

2. Den rättvisan som ska visas är generell och 

tillämpbar på alla former av ledarskap och 

dömande bland människor. Detta inkluderar 

även att vara rättvis mot sin fru, barn med flera.   

3. De rättvisas status på domedagen.   

4. De troende kommer att ha olika positioner på 

domedagen baserat på deras handlingar.   

5. Uppmaningar är ett sätt att kalla andra till 

Allah då det uppmanar till att dyrka Allah.  

(4935)  
Vålla inte skada och tillfoga inte varandra skada. Den som vållar skada kommer Allah att skada, och den som försvårar saker och ting kommer Allah att försvåra för 

عن أبِ سعيد الخدري رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه    –   ( 223)   
ُ عَليَأهِ« وسلم قال:   ، وَمَنأ شَاقَّ شَقَّ اللََّّ ُ هُ اللََّّ ارَ، مَنأ ضَارَّ ضَََّ رَ وَلَِ ضََِ  . »لَِ ضَََ

  [ رواه الدارقطني ]   - [  صحيح بشواهده ] 

(223) – Abu Sa'id (må Allah vara nöjd med honom) 

berättade att Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم sa: "Vålla inte skada 

och tillfoga inte varandra skada. Den som vållar skada 

kommer Allah att skada, och den som försvårar saker 

och ting kommer Allah att försvåra för."  [Autentisk 

utifrån dess underlag] - [Återberättad av ad-Daraqutni] 



 
  

 
 

381 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم tydliggör att det är obligatoriskt att all 

form av skada mot en själv eller mot andra ska 

undvikas. Det är inte tillåtet för någon att skada sig 

själv eller att skada någon annan. 

Det är inte heller tillåtet att bemöta skada med 

skada, eftersom skadan inte upphör genom ytterligare 

skada, med undantag vid rättvis vedergällning. 

Sedan berättade profeten صلى الله عليه وسلم om konsekvensen för 

den som skadar människor då den också kommer att 

skadas, och den som försvårar saker och ting för andra 

människor kommer också att få saker och ting 

försvårade för sig. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Det är tillåtet att ge igen med samma mynt, 
men att göra mer än så är förbjudet.   

2. Allah har inte föreskrivit något för sina tjänare 
som skadar dem.   

3. Det är inte tillåtet att vålla skada eller tillfoga 
varandra skada genom tal, handling eller 
uteblivet agerande.   

4. Vedergällningen är av samma sort som 
handlingen; den som vållar skada kommer Allah 
att skada, och den som försvårar saker och ting 
för andra kommer Allah att försvåra för.   



 
  

 
 

382 

5. En av denna religions grundprinciper är att skada 
ska avlägsnas. Religionen avvisar följaktligen allt 
som är skadligt.  

(4711)  
Liknelsen för ett gott sällskap och ett dåligt sällskap är som en person som bär mysk och en smed 

بِِ مُوسََ رضي الله عنه عَنِ النَّبِِِّ صَلىَّ الُله عَليَأهِ وسََلَّمَ قَالَ:    –   ( 224)   
َ
عَنأ أ

كِ وَناَفِخِ الأكِيِْ، فَحَامِلُ   وأءِ كَحَامِلِ الأمِسأ لَِيسِ السَّ الِحِ وَالْأ لَِيسِ الصَّ مَا مَثَلُ الْأ »إِنَّ
، وَناَفِخُ   دَ مِنأهُ رِيُاا طَيِّبَةا نأ تََِ

َ
ا أ نأ تبَأتَاعَ مِنأهُ، وَإِمَّ

َ
ا أ نأ يُُأذِيكََ، وَإِمَّ

َ
ا أ كِ: إِمَّ الأمِسأ
نأ 

َ
ا أ «   الأكِيِْ: إِمَّ دَ رِيُاا خَبِيثَةا نأ تََِ

َ
ا أ   [ متفق عليه ]   - [  صحيح ]  . يُُأرِقَ ثِيَابكََ، وَإمَِّ

(224) – Abu Musa (må Allah vara nöjd med honom) 

berättade att profeten صلى الله عليه وسلم sa: "Liknelsen för ett gott 

sällskap och ett dåligt sällskap är som en person som bär 

mysk och en smed. Personen som bär mysk kan antingen 

ge dig lite av det, eller så kan du köpa det från honom, 

eller så får du åtminstone uppleva en behaglig doft från 

honom. Smeden kan antingen bränna dina kläder med 

gnistor, eller så kan du uppleva en obehaglig stank från  

honom."  [Autentisk]  - [Al-Bukhari och Muslim] 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم nämnde en liknelse med två typer av 

människor: 

Den första är vännen som uppmanar till att lyda 

Allah och allt det som gör Allah nöjd, och som hjälper 

sin vän att lyda Allah, han är som en myskförsäljare. 



 
  

 
 

383 

Du kan antingen få mysk av honom, köpa det eller 

åtminstone känna en trevlig doft. 

Den andra är den dåliga vännen och det dåliga 

sällskapet, som hindrar andra från det som leder till 

Allah, hjälper vännen att synda. Du kan se honom göra 

fruktansvärda handlingar, och vars dåliga beteende 

påverkar dig, han är som en smed som blåser på sin 

eld. Antingen kan gnistor från hans smedja bränna dina 

kläder eller så kommer du att uppleva en obehaglig 

stank av att vara i hans närhet. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Det är tillåtet att använda liknelser för att 
förtydliga innebörden för andra.   

2. Det är uppmuntrat att umgås med rättfärdiga 
och fromma personer, och att undvika de 
korrupta och de med dåligt beteende.  

(3127)  
Bli inte arg 

نَّ رجَُلًا قَالَ للِنَّبِِِّ صَلىَّ الُله عَليَأهِ وسََلَّمَ:    –   ( 225)   
َ
عن أبِ هريرة رضي الله عنه: أ

وأصِنِِ، قَالَ:  
َ
« أ «.   »لَِ تَغأضَبأ دَ مِرَاراا قَالَ: »لَِ تَغأضَبأ   [ رواه البخاري ]   - [  صحيح ]  فَرَدَّ

(225) – Abu Hurayrah (må Allah vara nöjd med honom) 

berättade: "En man bad profeten صلى الله عليه وسلم om råd. Profeten 

svarade: "Bli inte arg", varpå mannen upprepade [sitt 

önskemål] och   [varje gång] svarade profeten صلى الله عليه وسلم: "Bli 

inte arg." [Autentisk] - [Återberättad av al-Bukhari] 



 
  

 
 

384 

Förklaring 

En av följeslagarna (må Allah vara nöjd med honom) 

ville att profeten صلى الله عليه وسلم skulle vägleda honom till något som 

kunde gynna honom. Profeten صلى الله عليه وسلم beordrade då honom att 

inte bli arg, det vill säga undvika det som kan leda till ilska 

och att han ska ha självkontroll ifall han blir arg så att det 

inte eskalerar till mord, slag, glåpord eller liknande. 

Mannen upprepade sitt önskemål om råd, och profeten 

 ."rådgav honom inte med något annat än "Bli inte arg صلى الله عليه وسلم

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Detta är en varning för att bli arg och det som 

leder till det, eftersom ilska kombinerar all 

form av ondska, och att undvika det leder till 

all form av godhet.   

2. Att bli arg för Allahs skull, som när Allahs 

förbud bryts, är en form av prisvärd ilska.   

3. Ens uttalande kan upprepas vid behov så att 

den adresserade personen uppfattar det och 

förstår dess allvar.   

4. Dygden i att be en lärd och kunnig person om råd.  

(4709)  



 
  

 
 

385 

Den starka personen är inte den som kan övermanna andra, snarare är den starka personen den som har självkontroll vid ilska 

الله عليه   –  (226)  أن رسول الله صلى  الله عنه  أبِ هريرة رضي  عن 
عِنأدَ  وسلم قال:   سَهُ  نَفأ لِكُ  يَمأ ي  ِ دِيدُ الذَّ الشَّ إنَِّمَا  َعَةِ،  باِلصَُّ دِيدُ  الشَّ »ليَأسَ 

  [متفق عليه] -[ صحيح]  .الأغَضَبِ«

(226) – Abu Hurayrah (må Allah vara nöjd med honom) 

berättade att Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم sa: "Den starka personen 

är inte den som kan övermanna andra, snarare är den 

starka personen den som har självkontroll vid ilska."  
[Autentisk]  - [Al-Bukhari och Muslim] 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم tydliggör att sann styrka inte är fysisk, 

som att kunna övermanna andra starka människor. Den 

starka personen är snarare den som kontrollerar sig själv 

när han blir som argast. Detta tyder på hans otroliga 

självdisciplin och förmåga att besegra Satan. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Detta visar vilken dygd det finns i att visa 

överseende och att ha självkontroll vid ilska. 

Detta är en av de goda handlingarna som islam 

uppmanar till.   

2. Att ha självkontroll vid ilska är svårare än att 

kämpa mot fienden.   

3. Islam har förändrat den förlegade synen på 

styrka och omvandlat den till en prisvärd 



 
  

 
 

386 

egenskap. Den starkaste personen är den som 

har stark självkontroll.   

4. En person ska distansera sig från ilska eftersom ilska 

leder till att samhällen och individer tar skada.  

(5351)  
Blyghet är från tron 

عن عبد الله بن عمر رضي الله عنهما قال: سَمِعَ النَّبُِِّ صَلىَّ الُله عَليَأهِ    –   ( 227)   
يََاءِ، فَقَالَ:   خَاهُ فِِ الْأ

َ
يمَانِ« وسََلَّمَ رجَُلًا يعَِظُ أ ِ

يََاءُ مِنَ الْأ   [ متفق عليه ]   - [  صحيح ]  . »الْأ

(227) – 'Abdullah bin 'Umar (må Allah vara nöjd med 

honom) berättade att profeten صلى الله عليه وسلم hörde en man kritisera 

sin broder gällande blyghet varpå profeten صلى الله عليه وسلم sa: "Blyghet 

är en del av tron."  [Autentisk]  - [Al-Bukhari och Muslim] 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم hörde en man rådde sin broder att sluta 

vara så blyg så profeten صلى الله عليه وسلم tydliggjorde att blyghet är 

från tron och enbart resulterar i gott. 

Blyghet är ett karaktärsdrag som leder till att 

personen gör det som är fint och bra samt lämnar det 

som är avskyvärt och dåligt. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Det som hindrar en person från att göra gott 

kallas inte för blyghet, snarare är det skygghet, 

oförmögenhet, svaghet och feghet.   



 
  

 
 

387 

2. Att vara blyg inför Allah innebär att hans 
påbud tillämpas och förbud undviks.   

3. Att vara blyg inför skapelsen innebär att den 
respekteras och behandlas som den förtjänar 
samt att undvika det som allmänt uppfattas 
som avskyvärt.  

(5478)  
Om en person älskar sin broder ska han berätta för honom att han älskar honom 

عن المِقدام بن معدي كرب رضي الله عنه عن النبِ صلى الله   –  (228) 
بُّهُ« عليه وسلم قال:   نَّهُ يُُِ

َ
بِِأهُ أ خَاهُ فلَأيُخأ

َ
حَبَّ الرَّجُلُ أ

َ
 رواه]  -[  صحيح] .»إذَِا أ

  [أبو داود والترمذي والنسائي في السنن الكبرى وأحمد

(228) – Al-Miqdam bin Ma´di Karib (må Allah vara 

nöjd med honom) berättar att profeten  sa: "Om en 

person älskar sin broder ska han berätta för honom att 

han älskar honom".  [Autentisk] - [Återberättad av Abu 

Dawud, al-Tirmidhi, an-Nasa'i i as-Sunan al-Kubra, och Ahmad] 

Förklaring 

Profeten  understryker en orsak som leder till att 

de troendes band stärks och kärlek sprids bland dem. 

Denna orsak är att om en person älskar sin broder ska 

han berätta det för honom. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Den höga statusen, som den uppriktiga kärleken 
för Allahs skull har, den som inte är för en världslig 
anledning.   



 
  

 
 

388 

2. Det är uppmuntrat att informera personen 

man älskar för Allahs skull att man älskar den 

så att kärleken och bandet stärks.   

3. Att sprida kärlek bland de troende stärker det 

islamiska brödraskapet och skyddar samhället 

från splittring och oenighet.  

(3017)  

Alla goda handlingar är en form av välgörenhet 

عن جابر بن عبد الله رضي الله عنهما عن النبِ صلى الله عليه وسلم    –   ( 229)   
  [ رواه البخاري من حديث جابر، ورواه مسلم من حديث حذيفة ]   - [  صحيح ]  . »كُُُّ مَعأرُوفٍ صَدَقَةٌ« قال:  

(229) – Jabir bin 'Abdillah (må Allah vara nöjd med honom) 

berättade att Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم sa: "Alla goda handlingar är 

en form av välgörenhet."  [Autentisk]  - [Återberättad av al-Bukhari via 

Jabirs Hadith, och återberättad av Muslim via Hudhayfahs Hadith] 

Förklaring  

Profeten صلى الله عليه وسلم berättar att varje välgärning och sätt 

som man gynnar andra på genom ord eller handling 

räknas som välgörenhet och leder till belöning. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Välgörenhet begränsas alltså inte till det människan 

spenderar från sina pengar, snarare omfattar det allt 

gott hon gör eller säger till andra.   



 
  

 
 

389 

2. Detta är en uppmaning till att göra gott och det 

som gynnar andra.   

3. Man ska inte se ner på någon god handling, 

även om det är något litet.  

(5346)  

Varje led i människokroppen bör engageras i välgörenhet 

الُله   –  (230)  ِ صَلىَّ  قَالَ رسَُولُ اللََّّ قَالَ:  عَنأهُ   ُ هُرَيأرَةَ رضَِيَ اللََّّ بِِ 
َ
أ عَنأ 

سُ  عَليَأهِ وسََلَّمَ:   مأ لعُُ فِيهِ الشَّ مٍ تَطأ »كُُُّ سُلًَمََ مِنَ النَّاسِ عَليَأهِ صَدَقَةٌ، كَُُّ يوَأ
فَعُ   يرَأ وأ 

َ
أ مِلُ عَليَأهَا  فَيَحأ دَابَّتِهِ  ِ صَدَقَةٌ، وَيعُِيُن الرَّجُلَ عََلَ  َ الِِثأنَينأ دِلُ بيَنأ يَعأ

يِّبَةُ صَ  لًَةِ  عَليَأهَا مَتَاعَهُ صَدَقَةٌ، وَالكَِِمَةُ الطَّ وَةٍ يَُأطُوهَا إِلََ الصَّ دَقَةٌ، وَكُُُّّ خُطأ
رِيقِ صَدَقَةٌ«  ذَى عَنِ الطَّ

َ
  [متفق عليه] -[ صحيح] . صَدَقَةٌ، وَيُمِيطُ الْ

(230) – Abu Hurayrah (må Allah vara nöjd med honom) 

berättade att Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم sa: "Varje led i 

människokroppen bör engageras i välgörenhet. Detta bör 

ske varje dag som solen går upp. Att medla rättvist mellan 

två personer är välgörenhet, att hjälpa en man med hans 

riddjur, antingen genom att lyfta upp honom på det eller 

genom att lyfta hans tillhörigheter på det, är välgörenhet. 

Att säga ett gott ord är välgörenhet, varje steg en person tar 

till bönen är välgörenhet, och att ta bort något skadligt från 

vägen är välgörenhet."  [Autentisk]  - [Al-Bukhari och Muslim] 

 



 
  

 
 

390 

Förklaring  

Profeten صلى الله عليه وسلم klargjorde att varje muslim bör engagera 

sig i så pass många former av välgörenhet som han har 

leder i sina ben. Detta är ett sätt att tacka Allah för god 

hälsa och för att han har skapat leder, som möjliggör att 

man kan röra på sig. Dessa former av välgörenhet sker 

genom att utföra goda gärningar och kräver inte 

nödvändigtvis att man ger pengar. Bland dessa gärningar 

är: Att medla mellan två tvistande personer och försöka 

lösa deras tvist är välgörenhet. Att hjälpa en oförmögen 

person med sitt riddjur, genom att hjälpa honom att 

komma upp på det eller lyfta upp hans tillhörigheter på 

det är välgörenhet. Att säga ett gott ord, som att nämna 

Allah, be eller hälsa på andra, är välgörenhet. Varje steg 

man tar för att gå till bönen är välgörenhet. Att ta bort 

något skadligt från vägen är välgörenhet. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Människokroppens ben och dess funktioner är 
bland de största välsignelserna från Allah, 
vilket kräver tacksamhet för varje ben genom 
en särskild form av välgörenhet för att uppfylla 
tacksamhet för den välsignelsen.   

2. Uppmuntran att ständigt visa tacksamhet för 
varje dag som går eftersom man ständigt får ta 
del av nya välsignelser.   



 
  

 
 

391 

3. Uppmuntran att kontinuerligt utföra 
rekommenderade handlingar och olika former 
av välgörenhet varje dag.   

4. Förträffligheten i att medla mellan människor.   

5. Uppmaningen att hjälpa sin trosfrände, eftersom 
det är en form av välgörenhet att hjälpa honom.   

6. Uppmaningen att närvara under 
församlingsbönerna och gå till dem, och vara 
aktiv i att närvara i moskéerna.   

7. Det är nödvändigt att respektera de vägar 
muslimerna går eller färdas, och inte orsaka 
skada eller besvär till muslimerna.  

(4568)  
Tjänarens fötter kommer inte att röra på sig på domedagen förrän han frågas om hans liv och hur han har tillbringat det, om hans kunskap och hur han har praktiserat den, om hans egendom och hur han har tjänat ihop den och var han har spenderat den, och om hans kropp och hur han har använt den 

لمَِِِّ رضي الله عنه قَالَ: قَالَ رسَُولُ الِله صَلىَّ   –  (231)  سأ
َ
زَةَ الْ بِِ برَأ

َ
عَنأ أ

ُ عَليَأهِ وسََلَّمَ:   لَ عَنأ عُمُرِهِ فِيمَا  اللََّّ
َ
أ مَ القِيَامَةِ حَتََّّ يسُأ »لَِ تزَُولُ قَدَمَا عَبأدٍ يوَأ

نأفَقَهُ، وَعَنأ  
َ
تسََبَهُ وَفِيمَ أ نَ اكأ يأ

َ
نَاهُ، وَعَنأ عِلأمِهِ فِيمَ فَعَلَ، وَعَنأ مَالِِِ مِنأ أ فأ

َ
أ

بألًَهُ« 
َ
مِهِ فِيمَ أ   [رواه الترمذي]  -[ صحيح] .جِسأ

(231) – Abu Barzah al-Aslami (må Allah vara nöjd med 

honom) berättade att Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم sa: "Tjänarens 

fötter kommer inte att röra på sig på domedagen förrän 

han frågas om hans liv och hur han har tillbringat det, 

om  hans kunskap och hur han har praktiserat den, om 

hans egendom och hur han har tjänat ihop den och var 



 
  

 
 

392 

han har spenderat den, och om hans kropp och hur han 

har använt den."  [Autentisk]  - [Återberättad av al-Tirmidhi] 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم berättar att ingen människa kommer att 

förflytta sig från räkenskapens plats på domedagen för 

att bege sig till paradiset eller elden, förrän han frågas 

om följande: 

1. Sitt liv - hur har han tillbringat det och vad 

använt det till? 

2. Hans kunskap, sökte han den för Allahs skull, 

agerade han i enlighet med den, och förmedlade han 

vidare den? 

3. Sin egendom, varifrån han tjänade den, var det 

från tillåtna inkomstkällor eller förbjudna? Och hur 

spenderade han den, i det som behagar Allah, eller i 

det som förargar honom? 

4. Hans kropp, styrka, hälsa och ungdom, hur 

använde han detta? 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Uppmaningen att hänge sitt liv åt det som 
behagar Allah.   

2. Allahs välsignelser till tjänarna är många, och han 
kommer att fråga dem om dessa, därför ska de 
endast användas för sådant som behagar Allah. 

(4950)  



 
  

 
 

393 

Den som ser efter änkan och den faderlöse, är likt den som strider för Allahs skull, eller likt den som ber frivillig bön under natten och fastar på dagen 

بِِ هُرَيأرَةَ قَالَ: قَالَ النَّبُِِّ صَلىَّ الُله عَليَأهِ وسََلَّمَ:    –   ( 232)   
َ
مَلةَِ  عَنأ أ رأ

َ
اعِِ عََلَ الْ »السَّ

ائمِِ النَّهَارَ«  وِ القَائمِِ اللَّيألَ الصَّ
َ
، أ ِ أمُجَاهِدِ فِِ سَبِيلِ اللََّّ كِيِن، كََل   [ متفق عليه ]   - [  صحيح ]  . وَالمِسأ

(232) – Abu Hurayrah (må Allah vara nöjd med 

honom) berättade att profeten صلى الله عليه وسلم sa: "Den som ser efter 

änkan och den faderlöse, är likt den som strider för 

Allahs skull, eller likt den som ber under natten och 

fastar på dagen." [Autentisk] - [Al-Bukhari och Muslim] 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم berättar att den som ser efter och spenderar 

sökande Allahs belöning vid kvinnan vars man dött, 

varefter hon inte har någon som tar hand om henne, samt 

den behövande person, får samma belöning som den som 

strider för Allahs skull, eller den som ber frivillig bön 

under natten utan att tröttas ut och fastar utan att bryta den. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Det är uppmanat att hjälpa de svaga och visa 

solidaritet med dem genom att möta deras behov.   

2. Dyrkan omfattar varje god handling, som att se 

efter änkan och den fattige.   

3. Ibn Hubayrah sa: "Detta betyder att Allah ger honom 
den sammanlagda och kombinerade belöningen av 
den fastande, den som ber den frivilliga nattbönen 



 
  

 
 

394 

och den som strider för Allahs sak. Anledningen till 
det är att han fanns där för änkan istället för hennes 
man, och han fanns där för den behövande som inte 
kunde se efter sig själv, så han spenderade det som 
återstod av sitt uppehälle på dem och la ner sin 
energi på detta. Denna insats blev följaktligen 
likvärdig fastan, nattbön och kamp för Allahs skull.  

(3135)  
Den som tror på Allah och den yttersta dagen ska tala väl eller vara tyst 

عن أبِ هريرة رضي الله عنه عن رسول الله صلى الله عليه   –  (233) 
، وَمَنأ  وسلم قال:   مُتأ وأ لََِصأ

َ
ا أ ا خِرِ فَلأيَقُلأ خَيْأ مِ الْأ َوأ مِنُ باِلِله وَالَأ »مَنأ كََنَ يؤُأ

مِ   َوأ وَالَأ باِلِله  مِنُ  يؤُأ كََنَ  وَمَنأ  جَارهَُ،  رِمأ  فَلأيُكأ خِرِ  الْأ مِ  َوأ وَالَأ باِلِله  مِنُ  يؤُأ كََنَ 
رِمأ ضَيأفَهُ« خِرِ فَلأيُكأ   [متفق عليه] -[ صحيح]  .الْأ

(233) – Abu Hurayrah (må Allah vara nöjd med honom) 

berättade att Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم sa: "Den som tror på 

Allah och den yttersta dagen ska tala väl eller vara tyst. 

Den som tror på Allah och den yttersta dagen ska ära sin 

granne. Den som tror på Allah och den yttersta dagen ska 

ära sin gäst."  [Autentisk]  - [Al-Bukhari och Muslim] 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم berättar den tjänaren som tror på Allah  och 

den yttersta dagen då han ska återuppstå för att 

återgäldas för sina gärningar, på grund av sin tro, ska 

drivas att utföra följande handlingar: 



 
  

 
 

395 

1. Att tala gott, som att glorifiera och prisa Allah, 

uppmana till gott, förbjuda det dåliga och att ena mellan 

folk. Om en person inte har något bra att säga ska han vara 

tyst, se efter sin tunga och inte skada andra. 

2. Ära grannen genom att visa dem vänlighet och 

inte skada dem. 

3. Ära gästen som kommer på besök genom att 

säga fina ord, förse den med mat och liknande. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Att tro på Allah och den yttersta dagen är 

anledningen till allt gott och driver en person 

att göra gott.   

2. Detta är en varning för tungans onda konsekvenser.   

3. Islam är en religion som manar till samhörighet 

och generositet.   

4. Dessa egenskaper är delar av trons förgreningar 

och prisvärda egenskaper.   

5. Att prata onödigt mycket kan leda till det som 

är ogillat eller förbjudet. Det är säkrast att inte 

prata förutom om personen ska säga något bra.  

(5437)  

 



 
  

 
 

396 

Underskatta inte någon god handling, även om det skulle vara att möta din broder med ett glatt ansikte 

»لَِ  عن أبِ ذر رضي الله عنه قال: قال لِ النبِ صلى الله عليه وسلم:    –   ( 234)   
هٍ طَلأقٍ«  خَاكَ بوِجَأ

َ
نأ تلَأقََ أ

َ
أمَعأرُوفِ شَيأئاا، وَلوَأ أ   [ رواه مسلم ]   - [  صحيح ]  . تََأقِرَنَّ مِنَ ال

(234) – Abu Dharr (må Allah vara nöjd med honom) 

berättade att profeten صلى الله عليه وسلم sa till honom: "Underskatta inte 

någon god handling, även om det skulle vara att möta din 

broder med ett glatt ansikte."  [Autentisk]  - [Återberättad av Muslim] 

Förklaring  
Profeten صلى الله عليه وسلم uppmanar oss att göra goda handlingar 

och att inte underskatta någon god handling, även om den 

är liten. Ett exempel på det är att möta andra leende med 

ett glatt ansikte. En muslim ska vara mån om denna 

handling då den bidrar till att glädja den muslimska 

brodern och får honom att känna sig välkommen. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Detta visar vilken dygd det finns i de troendes 
kärlek till varandra, och att de ska bemöta 
varandra glatt och leende.   

2. Denna religion är perfekt och omfattande. Den 
har kommit med allt som kan ena muslimerna 
och korrigera deras tillstånd.   

3. Uppmaningen till att göra goda handlingar 
även om det skulle vara något enkelt.   

4. Det är uppmanat att sprida glädje bland muslimer 
då det leder till en stark sammanhållning.  

(5348)  



 
  

 
 

397 

Håll er till sanningen, för sanningen leder till rättfärdighet, och rättfärdighet leder till paradiset 

عَنأ عَبأدِ الِله بنِ مَسعُودٍ رضي الله عنه قَالَ: قَالَ رسَُولُ الِله صَلىَّ الُله    –   ( 235)   
نََّةِ،  عَليَأهِ وسََلَّمَ:   دِي إِلََ الْأ أبَِِّ يَهأ ، وَإِنَّ ال أبِِِّ دِي إِلََ ال قَ يَهأ دأ قِ، فإَِنَّ الصِّ دأ »عَليَأكُمأ باِلصِّ

ا، وَإِيَّاكُمأ   يقا تَبَ عِنأدَ الِله صِدِّ قَ حَتََّّ يكُأ دأ دُقُ وَيَتَحَرَّى الصِّ وَمَا يزََالُ الرَّجُلُ يصَأ
دِ  يَهأ الأكَذِبَ  يزََالُ  وَالأكَذِبَ، فإَِنَّ  وَمَا  النَّارِ،  إِلََ  دِي  يَهأ الأفُجُورَ  وَإِنَّ  الأفُجُورِ،  إِلََ  ي 

تَبَ عِنأدَ الِله كَذَّ  ذِبُ وَيَتَحَرَّى الأكَذِبَ حَتََّّ يكُأ   [ متفق عليه ]   - [  صحيح ]  . اباا« الرَّجُلُ يكَأ

(235) – 'Abdullah ibn Mas'ud (må Allah vara nöjd med 

honom) berättade att profeten صلى الله عليه وسلم sa: "Håll er till sanningen, 

för sanningen leder till rättfärdighet, och rättfärdighet leder 

till paradiset. En man fortsätter att tala sanning och strävar 

efter att vara sanningsenlig tills han skrivs hos Allah som en 

sanningsenlig människa. Akta er för lögn, för lögn leder till 

synd, och synd leder till elden. En man fortsätter att ljuga 

och fortsätter aktivt att ljuga tills han skrivs hos Allah som 

en lögnare."  [Autentisk]  - [Al-Bukhari och Muslim] 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم beordrade oss att vara sanningsenliga och 

förklarade att ihärdighet i att tala sanning leder till goda 

gärningar, och den som regelbundet utför dessa gärningar 

kommer att komma till paradiset. Om någon fortsätter att 

tala sanning, både öppet och dolt, förtjänar han titeln 

Siddiq, vilket är en ytterst sanningsenlig person. Sedan 

varnade han för att ljuga, eftersom det för personen bort 



 
  

 
 

398 

från rättfärdighet och leder till synd och osedlighet. Den 

som ljuger dras till att begå onda handlingar, vilket leder 

till elden. Om någon fortsätter att ljuga mycket kommer 

han till slut att skrivas hos Allah som en av de lögnaktiga. 

Vad vi kan lära oss från hadithen: 

1. Sanning är en ädel egenskap som kräver 
kontinuerlig strävan och ansträngning. När 
någon kontinuerligt strävar efter att tala 
sanning blir det en del av dennes karaktär, och 
han skrivs hos Allah som en sanningsenlig 
person och bland de fromma.   

2. Lögn är en förkastlig egenskap som, genom att 
ständigt utövas, blir en naturlig del av 
personen. Personen skrivs till slut som en 
ihärdig lögnare hos Allah.   

3. Sanningsenlighet omfattar flera aspekter:  

Att vara sanningsenlig i sitt tal, som är 
motsatsen till lögn.  

Att vara sanningsenlig i avsikter, vilket innebär 
uppriktighet och ärlighet i sina intentioner.  

Att vara sanningsenlig i viljan att utföra goda 
gärningar och fullfölja det man har föresatt sig.  

Att vara sanningsenlig i handlingar, vilket är att man 
är rättfärdig till det inre såväl som till det yttre.  



 
  

 
 

399 

Att vara sanningsenlig i olika situationer, som under 
i rädsla och hopp, samt andra liknande känslor.  

Den som kännetecknas av alla dessa former av 
sanningsenlighet kallas Siddiq (någon som är 
ytterst sanningsenlig), och den som innehar några 
av dessa former kallas för Sadiq (sanningsenlig).  

(5504)  
Allah kommer inte visa nåd till den som inte visar nåd till andra 

عن جرير بن عبد الله رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله    –   ( 236)   
« عليه وسلم:     [ متفق عليه ]   - [  صحيح ]  . »مَنأ لَِ يرَأحَمِ النَّاسَ لَِ يرَأحَِأهُ الُله عَزَّ وجََلَّ

(236) – Jarir bin 'Abdillah (må Allah vara nöjd med 

honom) berättade att Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم sa: "Allah 

kommer inte visa nåd till den som inte visar nåd till 

andra." [Autentisk] - [Al-Bukhari och Muslim] 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم berättar att den som inte visar människor 

nåd kommer inte heller att visas nåd av Allah. Att tjänaren 

visar nåd mot skapelsen är alltså en av de största 

anledningarna till att Allah visar nåd mot honom. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Alla skapelser ska visas nåd. Människor nämndes 
i denna kontext då nåd mot dem är extra viktigt.   

2. Allah är den Barmhärtige som visar de barmhärtiga 
nåd. Belöningen är följaktligen av samma sort som 
handlingen.   



 
  

 
 

400 

3. Att visa människor nåd kan ske genom att göra 
gott mot dem, skona dem från ondska och 
behandla dem på bästa sätt.  

(5439)  
De barmhärtiga kommer den Nåderike att visa nåd över. Var barmhärtiga mot dem som är på jorden, så kommer han som är ovanför himlen att visa er nåd 

عن عبد الله بن عمرو رضي الله عنهما أن النبِ صلى الله عليه   –   (237) 
أكُم مَن فِ  وسلم قال:   احُِِونَ يرَأحَُِهمُ الرَّحِنُ، ارحَُِوا أهلَ الْرضِ يرَأحِأ »الرَّ

  [رواه أبو داود والترمذي وأحمد ] -[ صحيح] .السّماء«

(237) – 'Abdullah bin 'Amr (må Allah vara nöjd med 

honom) berättade att profeten صلى الله عليه وسلم sa: "De barmhärtiga 

kommer den Barmhärtige att visa barmhärtighet mot. Var 

barmhärtiga mot dem som är på jorden, så kommer han 

som är ovanför himlen att visa er barmhärtighet."  
[Autentisk]  - [Återberättad av Abu Dawud, al-Tirmidhi och Ahmad] 

Förklaring 
Profeten صلى الله عليه وسلم tydliggör att de som visar nåd över 

andra kommer att belönas genom att visas nåd av den 

Barmhärtige, han vars barmhärtighet omfattar allting. 

Sedan beordrade han صلى الله عليه وسلم att barmhärtighet ska visas över 

allt som existerar på jorden - människor, djur, fåglar och 

andra skapelser. Belöningen för detta är att Allah, som är 

ovanför himlarna, kommer då att visa dig barmhärtighet. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Islam är en barmhärtig religion, och dess 
kärnpunkt är att lyda Allah och att visa godhet 
mot skapelsen.   



 
  

 
 

401 

2. Allah är den Nåderike, den Barmhärtige, som 

visar sina tjänare barmhärtighet.   

3. Belöningen är av samma sort som handlingen, 

följaktligen visas de barmhärtiga barmhärtighet 

av Allah.  
(8289)  

Muslimen är han som fredar muslimerna med sin tunga och sin hand, och utvandraren är han som lämnar sådant som Allah har förbjudit 

ُ عَنأهُمَا عَنِ النَّبِِِّ صَلىَّ الُله   –  (238)  رٍو رضَِيَ اللََّّ ِ بأنِ عَمأ عَنأ عَبأدِ اللََّّ
لِمُونَ مِنأ لسَِانهِِ وَيَدِهِ، وَالمُهَاجِرُ مَنأ  عَليَأهِ وسََلَّمَ قَالَ:   لِمُ مَنأ سَلِمَ المُسأ »المُسأ

ُ عَنأهُ«   [متفق عليه] -[ صحيح]  .هَجَرَ مَا نَهََ اللََّّ

(238) – 'Abdullah bin 'Amr (må Allah vara nöjd med 

honom) berättade att profeten صلى الله عليه وسلم sa: "Muslimen är han 

som fredar muslimerna med sin tunga och sin hand, 

och utvandraren är han som lämnar sådant som Allah 

har förbjudit." [Autentisk] - [Al-Bukhari och Muslim] 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم berättar att den muslimen som praktiserar 

islam till fullo är han som fredar muslimerna med sin 

tunga, genom att inte förtala, förbanna eller baktala dem, 

eller säger något som kan skada dem på något sätt. Samt 

den som fredar dem med sin hand, varför han inte begår 

övergrepp mot dem eller tar deras egendom utan giltig 

anledning, och liknande. Utvandraren är den som lämnar 

det Allah har förbjudit. 



 
  

 
 

402 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Fulländat praktiserande av islam kan enbart 
uppnås genom att avstå från att skada andra 
ekonomiskt eller psykiskt.   

2. Tungan och handen nämndes i synnerhet då 
felen och skadan de kan orsaka är många. De 
flesta skadorna orsakas av dem.   

3. Hadithen uppmanar till att lämna synder och 
hålla fast vid det Allah har påbjudit.   

4. De bästa muslimerna är de som uppfyller Allahs 
rättigheter och muslimernas rättigheter.   

5. En person kan begå våld muntligt eller fysiskt.   

6. Den fulländade utvandringen är den som 
omfattar lämnandet av det Allah förbjudit.  

(10101)  
En muslim är skyldig en annan muslim fem rättigheter: att besvara fredshälsningen, besöka den sjuke, följa begravningståget, besvara inbjudan och be för den som nyser [genom att säga: må Allah visa dig nåd] 

عن أبِ هريرة رضي الله عنه قال: سمعت رسول الله صلى الله عليه    –   ( 239)   
يقول:   أمَرِيضِ،  وسلم  ال وَعِيَادَةُ  لًَمِ،  السَّ ردَُّ  خََأسٌ:  لِمِ  أمُسأ ال عََلَ  لِمِ  أمُسأ ال »حَقُّ 

مِيتُ الأعَاطِسِ«  وَةِ، وَتشَأ عأ نََائزِِ، وَإجَِابةَُ الَِّ   [ متفق عليه ]   - [  صحيح ]  . وَاتِّبَاعُ الْأ

(239) – Abu Hurayrah (må Allah vara nöjd med 

honom) sa att han hört Allahs sändebud  säga: "En 

muslim är skyldig en annan muslim fem rättigheter: 

Att besvara fredshälsningen, besöka den sjuke, följa 

begravningståget, besvara inbjudan och be för den 



 
  

 
 

403 

som nyser [genom att säga: må Allah visa dig nåd]".   
[Autentisk]  - [Al-Bukhari och Muslim] 

Förklaring 

Profeten  tydliggör vissa rättigheter som en 

muslim har över sin muslimska broder:  

Den första rättigheten är att besvara fredshälsningen till 

den som hälsar på en. 

Den andra rättigheten är att besöka den sjuke. 

Den tredje rättigheten är att följa begravningståget 

från huset till böneplatsen till begravningsplatsen tills 

personen begravts. 

Den fjärde rättigheten är att besvara en inbjudan 

som är kopplad till bröllop och liknande. 

Den femte rättigheten är att be för den som nyser. 

Detta innebär att om den nysande prisar Allah så ska 

man säga "Må Allah visa dig nåd". Då ska den nysande 

svara: "Må Allah vägleda dig och korrigera dina 

angelägenheter". 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Detta visar islams storhet då den lägger stor 

vikt vid muslimers rättigheter över varandra 

och i att stärka det muslimska brödraskapet 

och muslimernas kärlek sinsmellan.  

(3706)  



 
  

 
 

404 

Ni kommer inte att träda in i paradiset förrän ni tror, och ni kommer inte att tro förrän ni älskar varandra. Ska jag inte berätta för er om något som kommer att få er att älska varandra, om ni gör det? Sprid fredshälsningen bland er 

بِِ هُرَيأرَةَ رضي الله عنه قَالَ: قَالَ رسَُولُ الِله صَلىَّ الُله عَليَأهِ    –   ( 240)   
َ
عَنأ أ

دُلُّكُمأ عََلَ  وسََلَّمَ:  
َ
وَلَِ أ

َ
مِنُوا حَتََّّ تَََابُّوا، أ مِنُوا، وَلَِ تؤُأ نََّةَ حَتََّّ تؤُأ خُلوُنَ الْأ »لَِ تدَأ

 » لًَمَ بيَأنَكُمأ فأشُوا السَّ
َ
؟ أ ءٍ إذَِا فَعَلأتُمُوهُ تَََاببَأتمُأ   [ رواه مسلم ]   - [  صحيح ]  . شََأ

(240) – Abu Hurayrah (må Allah vara nöjd med honom) 

berättade att Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم sa: "Ni kommer inte att träda 

in i paradiset förrän ni tror, och ni kommer inte att tro förrän 

ni älskar varandra. Ska jag inte berätta för er om något som 

kommer att få er att älska varandra, om ni gör det? Sprid 

fredshälsningen bland er."  [Autentisk]  - [Återberättad av Muslim] 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم tydliggör att det endast är de troende som 

kommer att träda in i paradiset, och att deras tro och det 

muslimska samhällets tillstånd kommer inte att vara stabilt 

förrän de älskar varandra. Sedan hänvisade profeten صلى الله عليه وسلم till 

det bästa sättet att sprida kärlek genom, vilket är att sprida 

fredshälsningen bland muslimer, denna hälsning som Allah 

har valt ut som hälsningsfras för sina tjänare. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Att vara troende är ett villkor för att kunna 

träda in i paradiset.   

2. En del av trons perfektion är att muslimen älskar 

för sin broder det han älskar för sig själv.   



 
  

 
 

405 

3. Det är rekommenderat att sprida och utbyta 
fredshälsningen bland muslimer, eftersom det 
bidrar till kärlek och trygghet bland människor.   

4. Fredshälsningen ska enbart ges till en muslim, 
eftersom han صلى الله عليه وسلم sa att den ska spridas "bland er".   

5. Splittring, bojkott och agg utplånas genom att 
sprida fredshälsningen.   

6. Vikten av att muslimer älskar varandra, och att 
det är en del av trons perfektion.   

7. En annan Hadith nämner att det mest 
kompletta sättet att sprida fredshälsningen på 
är genom att säga: "As-salamu 'alaykum wa 
rahmatullahi wa barakatuh" (Fred vare över 
dig och Allahs barmhärtighet och välsignelser), 
och det är tillräckligt att säga: "As-salamu 
'alaykum" (Fred vare över dig).  

(3361)  
Två personer frågade profeten صلى الله عليه وسلم om de bästa handlingarna i islam. Han صلى الله عليه وسلم svarade: 'Att ge mat till andra, och att säga hälsningsfrasen till dem du känner och till dem du inte känner.' 

لَ النَّبَِِّ   –  (241) 
َ
نَّ رجَُلًا سَأ

َ
ُ عَنأهُمَا: أ رٍو رضَِيَ اللََّّ ِ بأنِ عَمأ عَنأ عَبأدِ اللََّّ

؟ قَالَ:   ٌ لًَمِ خَيْأ يُّ الْسِأ
َ
لًَمَ  صَلىَّ الُله عَليَأهِ وسََلَّمَ: أ  السَّ

ُ
رَأ عَامَ، وَتَقأ عِمُ الطَّ »تُطأ

»   [متفق عليه] -[ صحيح]  .عََلَ مَنأ عَرَفأتَ وَمَنأ لمَأ تَعأرفِأ

(241) – 'Abdullah bin 'Amr (må Allah vara nöjd med 

honom) berättade: "Två personer frågade profeten صلى الله عليه وسلم om de 

bästa handlingarna i islam. Han صلى الله عليه وسلم svarade: 'Att ge mat till 



 
  

 
 

406 

andra, och att säga hälsningsfrasen till dem du känner och 

till dem du inte känner.'"  [Autentisk]  - [Al-Bukhari och Muslim] 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم frågades om vilka egenskaper som var 

bäst i islam? Han nämnde två egenskaper: 

1. Att ofta ge mat till de behövande, vilket inkluderar 

att ge allmosor, gåvor och att vara gästvänlig. Det är extra 

viktigt att ge mat till andra vid svält och vid ekonomisk 

utsatthet då priser höjs. 

2. Att uttala fredshälsningen till alla muslimer, 

oavsett om du känner dem eller inte. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Följeslagarna var måna om att lära sig det som 

gynnar dem i detta liv och i det kommande livet.   

2. Att uttala fredshälsningen och förse andra med 

mat är bland de bästa handlingarna i islam, på 

grund av deras förträfflighet och eftersom 

människor är i konstant behov av dem.   

3. Genom dessa två egenskaper kombineras godhet 

både i tal och handling, vilket är den bästa formen 

av godhet.   



 
  

 
 

407 

4. Dessa egenskaper berör muslimers relation 

med varandra, och det finns andra egenskaper 

som berör tjänarens relation med sin Herre.   

5. Fredshälsningen ska sägas till muslimer, vad 

gäller de otrogna så ska den inte initieras.  

(5808)  
Vill ni att jag ska berätta för er om något som leder till att Allah förlåter era synder och höjer era ranggrader? 

نَّ رسَُولَ الِله صَلىَّ الُله عَليَأهِ وسََلَّمَ   –  ( 242)   
َ
بِِ هُرَيأرَةَ رضي الله عنه أ

َ
عَنأ أ

رجََاتِ؟« قَالَ:   فَعُ بهِِ الَِّ طََاياَ، وَيَرأ حُو الُله بهِِ الخأ دُلُّكُمأ عََلَ مَا يَمأ
َ
لَِ أ

َ
قاَلوُا بلََى ياَ    »أ

أمَسَاجِدِ، وَانأتِظَارُ  رسَُولَ الِله قاَلَ:   طَُا إِلََ ال ةُ الخأ َ أمَكََرهِِ، وَكَثَأ أوضُُوءِ عََلَ ال بَاغُ ال »إسِأ
بَاطُ«  لًَةِ، فَذَلِكُمُ الرِّ دَ الصَّ لًَةِ بَعأ   [ رواه مسلم ]   - [  صحيح ]  . الصَّ

(242) – Abu Hurayrah (må Allah vara nöjd med honom) 

berättade att Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم sa: "Vill ni att jag ska 

berätta för er om något som leder till att Allah förlåter 

era synder och höjer era ranggrader?" De svarade: "Ja, 

gör det Allahs sändebud!" Han صلى الله عليه وسلم sa: "Att utföra 

tvagningen fullständigt trots svårigheter, att ta många 

steg till moskéerna, och att vänta på nästa bön efter 

bönen. Det är detta som är al-Ribat (att vara på vakt för 

Allahs skull)." [Autentisk] - [Återberättad av Muslim] 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم frågade sina följeslagare om de ville att 

han skulle berätta för dem om gärningar som leder till att 



 
  

 
 

408 

Allah förlåter deras synder, att synderna suddas bort från 

änglarnas böcker, och att de får högre nivåer i paradiset. 

Följeslagarna svarade att de ville det. Han صلى الله عليه وسلم nämnde då: 

Den första: Att utföra tvagningen fullständigt trots 

svårigheter som att det är kallt, det finns brist på vatten, att 

personen har ont i kroppen, eller att vattnet är varmt. 

Den andra: Att ta många steg till moskéerna, på grund av 

ett långt avstånd från hemmet och att detta sker gång på gång. 

Den tredje: Att vänta på nästa bön, att ha hjärtat 

fäst vid den, att förbereda sig för den, och sitta i 

moskén och vänta på församlingen för att be. När man 

har bett, väntar man på nästa bön på sin böneplats. 

Profeten صلى الله عليه وسلم klargjorde sedan att dessa handlingar är den 

verkliga Ribat (vaktpostering); för de blockerar vägarna för 

Satan till själen, besegrar lustarna, och förhindrar den från att 

acceptera Satans viskningar. Genom detta besegrar Allahs 

grupp Satans soldater; och detta är den största Jihad, och är 

jämförbart med att vara på vaktpost mot fienden. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Vikten av att vara noga med att be bönerna i 
församlingen i moskén, och att lägga vikt vid 
bönerna och inte distraheras från dem.   

2. Profetens صلى الله عليه وسلم skickliga sätt att presentera och 
motivera sina följeslagare, där han började 
med att nämna en stor belöning genom en 
fråga, vilket är ett sätt att undervisa på.   



 
  

 
 

409 

3. Fördelen med att presentera ämnet genom frågor 
och svar: Detta gör uttalandet mer påtagligt för 
personen tack vare dess oklarhet och förtydligande.   

4. Imam Al-Nawawi (må Allah visa honom nåd) 
sa: "Det är detta som är Ribat, det vill säga den 
eftertraktade Ribat. Ursprungligen innebär 
Ribat att hålla fast vid något, som att hålla sig 
till denna dyrkan. Det sägs att det är den bästa 
formen av Ribat, som det sägs att Jihad är 
själens Jihad. Det kan också innebära att det är 
den underlättade och tillgängliga Ribat, det vill 
säga en av de olika formerna av Ribat.   

5. Upprepningen av ordet "Ribat" och dess definitiva 
form är för att förstärka betydelsen av dessa 
handlingar.  

(3574)  
”Den starke troende är bättre och mer älskad av Allah än den svage troende – och i båda finns det gott 

بِِ هُرَيأرَةَ رضي الله عنه قَالَ: قَالَ رسَُولُ الِله صَلىَّ الُله عَليَأهِ وسََلَّمَ:    –   ( 243)   
َ
عَنأ أ

رصِأ عََلَ مَا   ، احأ ٌ عِيفِ، وَفِي كٍُُّ خَيْأ مِنِ الضَّ حَبُّ إِلََ الِله مِنَ الأمُؤأ
َ
ٌ وَأ ، خَيْأ مِنُ الأقَويُِّ »الأمُؤأ

نِِّ فَعَلأتُ كََنَ كَذَا وَكَذَ 
َ
ءٌ، فَلًَ تَقُلأ لوَأ أ صَابكََ شََأ

َ
، وَإِنأ أ تعَِنأ باِلِله وَلَِ تَعأجَزأ ا،  يَنأفَعُكَ، وَاسأ

يأطَانِ« وَلكَِنأ  تحَُ عَمَلَ الشَّ ( تَفأ   [ رواه مسلم ]   - [  صحيح ]  .  قلُأ قَدَرُ الِله وَمَا شَاءَ فَعَلَ، فَإِنَّ )لوَأ

(243) – Abu Hurayrah (må Allah vara nöjd med honom) 

berättade att Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم sa: ”Den starke troende är 

bättre och mer älskad av Allah än den svage troende – och 



 
  

 
 

410 

i båda finns det gott. Var ivrig att göra det som gynnar dig, 

och sök Allahs hjälp och var inte lat. Om du drabbas av 

något ska du inte säga 'Om jag hade gjort det ena och det 

andra, skulle det blivit så och så'. Säg istället: 'Det var 

Allahs öde och det han vill sker', eftersom 'om' banar vägen 

för Satans handling."  [Autentisk]  - [Återberättad av Muslim] 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم tydliggör att den troende alltid är bra, men 

den troende som är stark i sin tro, beslutsamhet, 

förmögenhet och andra aspekter av styrka är bättre och mer 

kär till Allah än den svage troende. Därefter uppmanade 

profeten صلى الله عليه وسلم den troende att göra det som gynnar honom i 

det världsliga livet och i det kommande livet, samtidigt som 

han förlitar sig på Allah och söker hans hjälp. Han صلى الله عليه وسلم 

förbjöd sedan från slapphet och att vara för lat för att göra 

det som gynnar en i de båda liven. Om den troende har 

strävat efter att göra något och vidtagit åtgärder för att det 

ska ske, samtidigt som han söker Allahs hjälp och att han 

skänker honom godhet, ska han överlämna sin 

angelägenhet till Allah. Han ska veta att godhet ligger i 

Allahs val. Om han därefter drabbas av något dåligt, ska 

han inte säga: "Om jag gjort det och det, skulle det blivit så 

och så"; eftersom ordet "om", banar vägen för Satans 

handling, som att sätta sig emot ödet och bedrövas över det 



 
  

 
 

411 

gångna. Den troende ska istället underkasta sig Allah, vara 

nöjd med hans beslut och säga: "Det är Allahs öde, och det 

han vill sker". Eftersom det som inträffat har skett med 

Allahs vilja, då han gör exakt som han vill, och ingen kan 

sätta sig emot hans beslut eller vägra hans order. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Människor skiljer sig i sin tro.   

2. Det är uppmanat att vara stark i sina handlingar, 

eftersom man kommer att uppnå det man inte 

uppnår genom svaghet.   

3. Människan ska vara mån om det som gynnar 

henne, och lämna det som inte gynnar henne.   

4. Den troende måste söka Allahs hjälp i allt han gör, 

och han ska inte förlita sig på sig själv enbart.   

5. Denna Hadith bekräftar ödet och det 

förutbestämda, och att det inte går emot 

handlingar och strävande i att uppnå gott.   

6. Det är förbjudet att säga ordet "om" av ilska 

över det man har drabbats av, och att sätt sig 

emot Allahs beslut och öde.  

(5493)  

 



 
  

 
 

412 

Gabriel beordrade mig att ta hand om grannen till den grad att jag trodde att han skulle låta honom bli en arvtagare 

عن ابن عمر رضي الله عنهما قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم:    –   ( 244)   
ثهُُ«  نَّهُ سَيُوَرِّ

َ
اَرِ، حَتََّّ ظَنَنأتُ أ يلُ باِلْأ ِ   [ متفق عليه ]   - [  صحيح ]  . »مَا زَالَ يوُصِينِِ جِبِأ

(244) – Ibn 'Umar (må Allah vara nöjd med dem) 

berättade att Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم sa: "Gabriel beordrade 

mig att ta hand om grannen till den grad att jag trodde 

att han skulle låta honom bli en arvtagare."  [Autentisk] - 

[Al-Bukhari och Muslim] 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم berättar att Gabriel upprepande gånger 

beordrade honom att se efter grannen som bor intill, oavsett 

om han är muslim eller ej, och oavsett om han är en släkting 

eller ej. Grannens rättigheter ska bevaras och han ska inte 

skadas. Han ska visas godhet och ha tålamod med hans 

dåliga beteende. Efter att Gabriel upprepande gånger 

betonat grannens höga status och rättighet trodde profeten صلى الله عليه وسلم 

tillslut att uppenbarelsen skulle komma och informera om 

att grannen ska få en del av arvet efter hans död. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Detta visar grannens stora rättighet och att det 

är obligatoriskt att respektera den.   

2. Den återkommande uppmaningen att se efter 

grannens rättighet vilket fordrar att han äras, 

visas godhet och kärlek. Han ska inte skadas på 



 
  

 
 

413 

något sätt, och ska besökas när han är sjuk och 

gratuleras när något bra sker honom och visas 

medlidande när något svårt sker honom.   

3. Grannens rättighet är viktigare och större ju 

närmre grannen bor.   

4. Detta visar religionens perfektion då den kommit 

med det som förbättrar samhället, exempelvis 

genom uppmaningen av visa godhet mot 

grannen och förbudet från att skada denne.  

(4965)  
Om någon försvarar sin broders heder kommer Allah att försvara den personens ansikte från elden på domedagen 

»مَنأ  عن أبِ الِرداء رضي الله عنه عن النبِ صلى الله عليه وسلم قال:    –   ( 245)   
مَ الأقِياَمَةِ«  هِهِ النَّارَ يوَأ خِيهِ ردََّ الُله عَنأ وجَأ

َ
  [ رواه الترمذي وأحمد ]   - [  صحيح ]  . ردََّ عَنأ عِرأضِ أ

(245) – Abu al-Darda' (må Allah vara nöjd med 

honom) berättade att profeten صلى الله عليه وسلم sa: "Om någon 

försvarar sin broders heder kommer Allah att försvara 

den personens ansikte från elden på domedagen."  
[Autentisk] - [Återberättad av al-Tirmidhi och Ahmad] 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم berättar att den som står upp för sin 

broders ära i hans frånvaro, genom att hindra att andra 

kritiserar eller baktalar honom, kommer Allah att 

skydda från domedagens straff. 



 
  

 
 

414 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Det är förbjudet att förtala muslimer och att 
skada deras anseende.   

2. Belöningen är av samma sort som handlingen. 
Den som försvarar sin broders ära kommer 
Allah att försvara från elden.   

3. Islam är en religion av sammanhållning och 
lojalitet.  

(5514)  
Ingen av er har sann tro förrän han älskar för sin broder vad han älskar för sig själv 

ُ عَنأهُ عَنِ النَّبِِِّ صَلىَّ الُله عَليَأهِ وسََلَّمَ قالَ:   –  (246)  نسٍَ رضَِيَ اللََّّ
َ
عَنأ أ

سِهِ«  خِيهِ مَا يُُِبُّ لِنَفأ
َ
، حَتََّّ يُُِبَّ لِْ حَدُكُمأ

َ
مِنُ أ   [متفق عليه]  -[  صحيح]  .»لَِ يؤُأ

(246) – Anas (må Allah vara nöjd med honom) 

berättade att profeten صلى الله عليه وسلم sa: "Ingen av er har sann tro 

förrän han älskar för sin broder vad han älskar för sig 

själv." [Autentisk] - [Al-Bukhari och Muslim] 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم förklarade att en muslim inte har 

fulländad tro förrän han älskar för sin broder vad han 

älskar för sig själv, både när det gäller religiösa 

handlingar som är lydnad till Allah och världsliga 

förmåner. Han bör också ogilla för sin broder vad han 

ogillar för sig själv. Om han ser en brist hos sin broder 

ur ett religiöst perspektiv, bör han försöka korrigera 

den. Om han ser något gott i honom, bör han hjälpa 



 
  

 
 

415 

och stödja honom, samt ge råd angående både hans 

religiösa och världsliga angelägenheter. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Det är obligatoriskt att älska för sin broder vad 

man älskar för sig själv. Eftersom Hadithen 

negerar sann tro från den som inte gör det, 

tyder det på att det är en obligatorisk handling.   

2. Broderskap i tron är starkare än blodssläktskap, 

och dess rättigheter är mer bindande.   

3. Det är förbjudet att göra eller säga något som 

strider mot denna kärlek, såsom bedrägeri, 

baktaleri, avundsjuka och att attackera en 

muslims liv, egendom eller ära.   

4. Det är föreskrivet att använda vissa uttryck 

som uppmanar till en viss föreskriven 

handling, i detta fall användes "sin broder".   

5. Al-Kirmani (må Allah vara barmhärtig över 

honom) sa: "Tro innebär också att man ogillar för 

sin broder vad man ogillar för sig själv när det gäller 

det som är dåligt, även om detta inte nämndes, 

eftersom kärleken till en sak förutsätter att ogilla 

dess motsats. Därför ansåg han att det inte är 

nödvändigt att uttryckligen nämna det."  
(4717)  

 



 
  

 
 

416 

Vänlighet förekommer aldrig i något förutom att det förskönar det, och det avlägsnas aldrig från något utan att det vanställer det 

عن عَئشة رضي الله عنها زوج النبِ صلى الله عليه وسلم عن   –   (247) 
ءٍ إلَِِّ زَانهَُ، وَلَِ  النبِ صلى الله عليه وسلم قال:   قَ لَِ يكَُونُ فِِ شََأ فأ »إِنَّ الرِّ

ءٍ إلَِِّ شَانهَُ« َعُ مِنأ شََأ   [رواه مسلم] -[ صحيح] .ينُْأ

(247) – 'A'ishah profetens hustru (må Allah vara nöjd 

med henne) berättade att profeten صلى الله عليه وسلم sa: "Vänlighet 

förekommer aldrig i något förutom att det förskönar 

det, och det avlägsnas aldrig från något utan att det 

vanställer det." [Autentisk] - [Återberättad av Muslim] 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم tydliggör att vänlighet, mjukhet och 

försiktighet i tal och handling ökar saker och ting i 

skönhet och perfektion. Det förenklar även  för 

personen att uppnå sitt syfte. 

Likaså är frånvaron av mjukhet något som gör 

saker och ting vanställt och förvanskat. Det försvårar 

även för personen att uppnå sitt syfte, alternativt att 

han uppnår det med möda och besvär. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Detta uppmanar oss pryda vår karaktär med 

vänlighet.   

2. Vänlighet förskönar en person och leder till allt 

gott i denna värld och i den kommande världen.  
(5796)  



 
  

 
 

417 

Religionen är enkel, och ingen anstränger sig överdrivet i att praktisera den förutom att han blir överväldigad. Följ därför en medelväg (i praktiserandet), gör erat yttersta för att uppnå (denna medelväg) 

بِِ هُرَيأرَةَ رضي الله عنه عَنِ النَّبِِِّ صَلىَّ الُله عَليَأهِ وسََلَّمَ قَالَ:   –  ( 248)   
َ
عَنأ أ

وا،   أشُِْ ب
َ
وَأ وَقَارِبُوا،  دُوا  فَسَدِّ غَلبََهُ،  إلَِِّ  حَدٌ 

َ
أ ينَ  الِِّ يشَُادَّ  وَلنَأ   ، ٌ يسُِأ ينَ  الِِّ »إِنَّ 

ةَِ«  لْأ ءٍ مِنَ الُِّ وأحَةِ وشَََأ وَةِ وَالرَّ تعَِينُوا باِلأغَدأ   [ رواه البخاري ]   - [  صحيح ]  . وَاسأ

(248) – Abu Hurayrah (må Allah vara nöjd med honom) 

berättade att profeten صلى الله عليه وسلم sa: "Religionen är enkel, och 

ingen anstränger sig överdrivet i att praktisera den 

förutom att han blir överväldigad. Följ därför en 

medelväg (i praktiserandet), gör erat yttersta för att uppnå 

(denna medelväg) och var hoppfulla. Ta hjälp av (att 

utföra dyrkan under) morgonens, kvällens och lite av 

nattens timmar."  [Autentisk]  - [Återberättad av al-Bukhari] 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم förklarade att islam är enkel och lätt att 

praktisera i alla dess aspekter, och denna enkelhet blir 

än mer framträdande vid svåra situationer och då det 

finns behov. Att gå till överdrift i religiösa handlingar 

och att inte göra dem stegvist leder till att man blir 

utmattad och avbryter sitt praktiserande helt eller 

delvis. Därför betonade profeten صلى الله عليه وسلم vikten av att hålla 

sig till medelvägen utan att överdriva; att varken 

försumma det man ålagts eller göra mer än man klarar 

av. Om man inte förmår att utföra en handling till dess 

fulla grad, så kan man göra så gott man kan. 



 
  

 
 

418 

Profeten صلى الله عليه وسلم gav glädjande besked om riklig 

belöning för den som utför kontinuerliga handlingar, 

även om de är små, för den som inte kan utföra dem 

fullt ut. Om en person inte kan utföra handlingen helt 

och hållet på grund av ofrivillig oförmåga, så minskar 

inte det dennes belöning. 

Och eftersom livet egentligen är en resa och en 

övergång till det kommande livet, uppmanade profeten 

 att söka hjälp genom att utföra tillbedjan under de صلى الله عليه وسلم

stunder som leder till ökad energi: 

1. Morgonen: dagens första del, mellan gryningen 

och soluppgången. 

2. Eftermiddag: tiden efter solen har passerat zenit. 

3. Natten: En del av natten, eftersom dyrkan under 

natten är mer krävande än under dagen, varför det 

nämndes "en del av natten". 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Hadithen betonar den enkelhet som finns i 

islam och att den manar till balans; varken 

överdrift och försummelse.   

2. Man ska utföra sina plikter så gott man kan, 

utan att slarva eller vara för sträng.   

3. Man bör även välja tider för dyrkan när kroppen 

är mest utvilad och kapabel att utföra den, och 



 
  

 
 

419 

dessa tre specifika tider är då kroppen vanligtvis 

är mest energifylld och mottaglig för att göra det.   

4. Ibn Hajar förklarade detta med att säga: "Det är 

som om profeten صلى الله عليه وسلم talade till en resenär på väg 

mot sitt mål, och dessa tre tider är de tider som är 

bäst för resans gång. Om någon reser både dag 

och natt utan uppehåll, kommer han att bli 

utmattad och ge upp. Om han däremot fokuserar 

på dessa tider då han har mer ork och energi, kan 

han fortsätta med sin resa utan svårigheter."   

5. Ibn Hajar förklarade att denna Hadith visar på 

vikten av att ta till sig de lättnader som finns i 

islam. Att insistera på att följa den strängare 

vägen när en lättnad är tillåten är en form av 

överdrift och extremism. Ett exempel på detta 

är den som inte använder sig av Tayammum 

(den torra tvagningen) när han inte kan 

använda vatten, vilket skulle leda till skada om 

han ändå använde det.   

6. Ibn al-Munir sa: "Denna Hadith är ett tecken på 

profeten Muhammeds صلى الله عليه وسلم profetskap. Vi har sett, och 

även tidigare generationer har sett, att alla som 

överdriver i religionen till slut kommer att ge upp. 

Det handlar inte om att hindra någon från att sträva 



 
  

 
 

420 

efter att göra sitt bästa i dyrkan, vilket är något 

uppmanat, utan om att avstå från att gå till överdrift 

som leder till utmattning eller aversion, eller att 

överdriva i att utföra frivilliga handlingar som kan 

leda till att man går miste om det som är viktigare. 

Ett exempel på detta är den som ber hela natten och 

sedan sover förbi Fajr-bönen i församling, eller att 

han sover tills solen har gått upp och därmed 

missar bönen vid dess föreskrivna tid."  
(5795)  

Underlätta och försvåra inte, sprid glada budskap och skräm inte bort 

عن أنس بن مالك رضي الله عنه عن النبِ صلى الله عليه   –   (249) 
رُوا«وسلم قال:   وا وَلَِ تُنَفِّ ُ وا، وَبشَِّْ ُ وا وَلَِ تُعَسِِّ ُ   [متفق عليه] -[ صحيح]  .»يسَِِّ

(249) – Anas bin Malik (må Allah vara nöjd med 

honom) berättade att profeten صلى الله عليه وسلم sa: "Underlätta och 

försvåra inte, sprid glada budskap och skräm inte 

bort." [Autentisk] - [Al-Bukhari och Muslim] 

Förklaring  

Profeten صلى الله عليه وسلم beordrar oss att underlätta och förenkla 

för människor, och att inte försvåra saker för dem i 

deras religiösa eller världsliga frågor. Detta ska ske 

inom de ramar och riktlinjer som Allah har föreskrivit. 

Han uppmanar även till att sprida glada budskap, 

och att inte stöta bort folk. 



 
  

 
 

421 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Den troende måste vara en sådan som leder 
folk till att älska Allah och ska uppmana dem 
till det goda.   

2. Den som kallar till Allah bör reflektera djupt över 
hur man bäst sprider islams budskap till andra.   

3. Att sprida glada budskap leder till glädje, acceptans, 
och att andra känner sig trygga med den som kallar 
till islam och det budskapet han för fram.   

4. Att försvåra saker och ting får andra att bli 
avskräckta och får dem att vända sig bort från 
den som kallar till islam och att tveka på det 
budskap han för fram.   

5. Detta visar Allahs oändliga nåd mot sina 
tjänare och att han valt en lätt religion åt dem.   

6. Den sorters underlättning som Hadithen uppmanar 
oss till är det som återfinns i religionen.  

(5866)  
Vi var hos 'Umar som sa: 'Vi har blivit förbjudna att gå till överdrift 

»نهُِينَا عَنِ  عن أنس رضي الله عنه قال: كُنَّا عِنأدَ عُمَرَ فَقَالَ:    –  (250) 
  [رواه البخاري] -[ صحيح] .التَّكَُِّفِ« 

(250) – Anas (må Allah vara nöjd med honom) sa: "Vi 

var hos 'Umar som sa: 'Vi har blivit förbjudna att gå 

till överdrift." [Autentisk] - [Återberättad av al-Bukhari] 

 



 
  

 
 

422 

Förklaring 

'Umar (må Allah vara nöjd med honom) berättade 

att Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم förbjöd dem från att utsätta sig 

själva för svårigheter i tal eller i handling, utan att det 

finns någon anledning till det. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Förbjuden överdrift inkluderar att ställa för 
många frågor, att fråga om något som man inte lär 
sig något av, eller att vara strikt i en fråga som 
Allah har underlättat och låtit vara flexibel.   

2. En muslim ska öva på att visa tolerans och att inte 
gå till överdrift varken i tal eller handling; i sin 
mat, sin dryck, sitt tal, och i alla sina situationer.   

3. Islam är en religion som förespråkar lättnad.  
(8945)  

Om någon av er äter, ska han äta med sin högra hand, och om han dricker ska han dricka med höger hand, för säkerligen äter Satan med sin vänstra hand och dricker med sin vänstra hand 

عن ابن عمر رضي الله عنهما أن رسول الله صلى الله عليه   –  (251) 
َبأ بِيَمِينِهِ،  وسلم قال:   كُلأ بِيَمِينِهِ، وَإذَِا شََِبَ فلَأيشَْأ

أ
حَدُكُمأ فَلأيَأ

َ
كَلَ أ

َ
»إذَِا أ

َبُ بشِِمَالِِِ« ، وَيشَْأ كُلُ بشِِمَالِِِ
أ
يأطَانَ يأَ   [رواه مسلم] -[ صحيح] . فَإِنَّ الشَّ

(251) – Ibn 'Umar (må Allah vara nöjd med honom) 

berättade att Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم sa: "Om någon av er 

äter, ska han äta med sin högra hand, och om han 

dricker ska han dricka med höger hand, för säkerligen 

äter Satan med sin vänstra hand och dricker med sin 

vänstra hand." [Autentisk] - [Återberättad av Muslim] 



 
  

 
 

423 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم beordrade muslimer att äta och dricka 

med höger hand, och förbjöd att äta och dricka med 

vänster hand eftersom Satan gör det. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Det är förbjudet att efterlikna Satan genom att 
äta och dricka med vänster hand.  

(58122)  
Pojke! Nämn Allahs namn, ät med din högra hand och ät från det som ligger nära dig 

رِ   –  (252)  ا فِِ حَجأ عن عُمر بن أبِ سلمة رضي الله عنه قال: كُنأتُ غُلًَما
فَةِ، فَقَالَ لِِ   حأ رسَُولِ الِله صَلىَّ الُله عَليَأهِ وسََلَّمَ، وَكََنتَأ يدَِي تطَِيشُ فِِ الصَّ

ا  رسَُولُ الِله صَلىَّ الُله عَليَأهِ وسََلَّمَ:   »ياَ غُلًَمُ، سَمِّ الَله، وَكُُّأ بيَِمِينِكَ، وَكُُّأ مِمَّ
دُ. يلَِيكَ«    [متفق عليه] -[ صحيح ] فَمَا زَالتَأ تلِأكَ طِعأمَتِِ بَعأ

(252) – 'Umar bin Abi Salamah (må Allah vara nöjd med 

honom) berättade: "Jag var en ung pojke som omhändertogs 

av Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم, och min hand brukade (ta mat) från 

olika platser av fatet. Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم sa till mig: 'Pojke! 

Nämn Allahs namn, ät med din högra hand och ät från det 

som ligger nära dig.' Ända sedan dess har jag ätit på det 

sättet."  [Autentisk]  - [Al-Bukhari och Muslim] 

Förklaring 

'Umar bin Abi Salamah (må Allah vara nöjd med 

honom), sonen till profetens صلى الله عليه وسلم hustru Umm Salamah  

(må Allah vara nöjd med henne), brukade omhändertas 



 
  

 
 

424 

och fostras av profeten صلى الله عليه وسلم. Under måltiden brukade han 

föra sin hand över hela fatet för att ta mat. Profeten صلى الله عليه وسلم 

lärde följaktligen honom tre saker om bordsskick: 

1. Att säga "Bismillah" (I Allahs namn) innan man 

börjar äta. 

2. Att äta med höger hand. 

3. Att äta från den maten som finns nära en. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. En del av det islamiska bordsskicket är att 

nämna Allahs namn innan måltiden påbörjas.   

2. Barn ska läras bra etikett, särskilt de barn som 

en person tar hand om.   

3. Profetens صلى الله عليه وسلم vänlighet och tålamod när han 

lärde och fostrade barn.   

4. Ett av de islamiska bordsskicken är att äta från 

maten som finns nära tillhands. Om det 

däremot finns flera olika maträtter kan man 

sträcka sig efter det man vill ha.   

5. Följeslagarna följde de riktlinjerna som profeten صلى الله عليه وسلم 

gav dem, något vi lär oss från 'Umars uttalande då 

han sa: "Ända sedan dess har jag ätit på det sättet."  

(58120)  

 



 
  

 
 

425 

Allah är belåten över tjänaren som äter någon mat och prisar honom för det, och dricker någon dryck och prisar honom för det 

عن أنس بن مالك رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله    –  (253) 
وأ  عليه وسلم:  

َ
مَدَهُ عَليَأهَا، أ لةََ فَيَحأ كأ

َ كُلَ الْأ
أ
نأ يأَ

َ
»إِنَّ الَله ليََْأضََ عَنِ الأعَبأدِ أ

مَدَهُ عَليَأهَا« بَةَ فَيَحأ أ َبَ الشَّْ   [رواه مسلم] -[ صحيح]  .يشَْأ

(253) – Anas bin Malik (må Allah vara nöjd med 

honom) berättade att Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم sa: "Allah är 

belåten över tjänaren som äter någon mat och prisar 

honom för det, och dricker någon dryck och prisar 

honom för det." [Autentisk] - [Återberättad av Muslim] 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم berättar att tjänarens lovprisning av Allah 

för hans godhet och välsignelser är något som leder till 

Allahs välbehag. När han ätit säger han: "Alhamdulillah", 

och när han druckit och säger han: "Alhamdulillah". 

Vad vi kan lära oss från hadithen: 

1. Detta visar Allahs generositet då han skänker 

försörjning och är belåten genom lovprisning.   

2. Allahs välbehag kan uppnås genom något 

oansenligt, så som att prisa Allah för mat och dryck.   

3. Att prisa Allah efter mat och dryck är fint bordsskick.  

(5798)  

 



 
  

 
 

426 

En man åt med vänster hand i Allahs sändebuds närvaro, varpå han صلى الله عليه وسلم sa: 'Ät med din högra hand.' Han svarade: 'Jag kan inte.' Då sa han صلى الله عليه وسلم: 'Må du aldrig kunna 

كَلَ عِنأدَ رسَُولِ الِله    –   ( 254)   
َ
نَّ رجَُلًا أ

َ
كأوَعِ رضي الله عنه: أ

َ عَنأ سَلمََةَ بأنِ الْأ
فَقَالَ:    ، بشِِمَالِِِ وسََلَّمَ  عَليَأهِ  الُله  بِيَمِينِكَ« صَلىَّ  قَالَ:  »كُُأ  تَطِيعُ،  سأ

َ
أ لَِ  قَالَ:  »لَِ  ، 

تَطَعأتَ«  ، قَالَ: فَمَا رَفَعَهَا إِلََ فِيهِ. اسأ ُ   [ رواه مسلم ]   - [  صحيح ]  ، مَا مَنعََهُ إِلَِّ الأكِبِأ

(254) – Salamah bin al-Akwa' (må Allah vara nöjd 

med honom) sa: "En man åt med vänster hand i Allahs 

sändebuds närvaro, varpå han صلى الله عليه وسلم sa: 'Ät med din högra 

hand.' Han svarade: 'Jag kan inte.' Då sa han صلى الله عليه وسلم: 'Må du 

aldrig kunna', det var enbart högmod som hindrade 

honom. Sedan kunde han aldrig mer lyfta den handen 

till sin mun." [Autentisk] - [Återberättad av Muslim] 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم såg en man äta med sin vänstra hand, 

så han beordrade honom att äta med sin högra hand. 

Mannen svarade högmodigt och ljög sägandes att han 

inte kunde göra det. Profeten صلى الله عليه وسلم bad följaktligen att han 

skulle berövas förmågan att kunna äta med sin högra 

hand. Allah besvarade sin profets bön, varpå mannens 

högra hand förlamades så han kunde inte lyfta den till 

sin mun för att äta eller dricka. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Det är obligatoriskt att äta med höger hand, 

och det är förbjudet att äta med vänster.   



 
  

 
 

427 

2. Personen som är för arrogant för att rätta sig 

efter religionens lagar förtjänar straff.   

3. Allah ärar sin profet صلى الله عليه وسلم genom att besvara hans 

böner.   

4. Det ska kallas till det goda och det onda ska 

förbjudas under alla situationer, till och med 

vid måltider.  

(3372)  
Den som äter mat och säger: 'Alhamdulillahi lladhi at'amani hadha wa razaqnihi min ghayri hawlin minni wa la quwwah' 

(Prisad vare Allah som gav mig denna mat och försörjde mig utan någon styrka eller kraft från mig själv), kommer att få sina tidigare synder förlåtna 

ُ عَليَأهِ    –   ( 255)    بِيهِ قَالَ: قَالَ رسَُولُ الِله صَلىَّ اللََّّ
َ
نسٍَ عَنأ أ

َ
لِ بأنِ مُعَاذِ بأنِ أ عَنأ سَهأ

لٍ مِنِِّ  وسََلَّمَ:   ِ حَوأ عَمَنِِ هَذَا وَرَزَقَنِيهِ مِنأ غَيْأ طأ
َ
ي أ ِ ِ الذَّ دُ لِلََّّ ا فَقَالَ: الْمَأ كَلَ طَعَاما

َ
»مَنأ أ

مَ مِنأ ذَنأبِهِ«  ةٍ، غُفِرَ لَُِ مَا تَقَدَّ   [ رواه أبو داود والترمذي وابن ماجه وأحمد ]   - [  حسن ]  . وَلَِ قُوَّ

(255) – Sahl bin Mu'adh bin Anas återberättade från sin 

far att Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم sa: "Den som äter mat och 

säger: 'Alhamdulillahi lladhi at'amani hadha wa 

razaqnihi min ghayri hawlin minni wa la quwwah' 

(Prisad vare Allah som gav mig denna mat och försörjde 

mig utan någon styrka eller kraft från mig själv), 

kommer att få sina tidigare synder förlåtna."  [Godtagbar]  - 

[Återberättad av Abu Dawud, al-Tirmidhi, Ibn Majah och Ahmad] 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم uppmanar den som äter ska prisa Allah och 

erkänna att han inte kan fixa mat eller äta den om det 



 
  

 
 

428 

inte vore för Allahs vilja och hjälp. Därefter ger 

profeten صلى الله عليه وسلم löftet om att den som säger detta får sina 

tidigare mindre synder förlåtna. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Det är rekommenderat att tacka och prisa 

Allah efter att ha ätit.   

2. Hadithen visar Allahs ofantliga nåd gentemot 

sina tjänare, genom att han inte bara förser dem 

med deras behov, utan även ger dem möjlighet 

att få sina synder förlåtna genom att ta del av det.   

3. Människan är beroende av Allah i alla sina 

handlingar, och det går inte att utföra dem baserat 

på egen styrka eller ansträngning, samtidigt som 

hon är beordrad att vidta åtgärder.  
(5431)  

När Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم nös, lade han sin hand eller sitt klädesplagg över munnen och dämpade ljudet från sin nysning 

عن أبِ هريرة رضي الله عنه قال: كَن رسولُ الله صلى الله عليه    –   ( 256)   
 بها صوتهَُ.   - أو غضَّ - عَل فيهِ، وخَفَضَ    - أو ثوبَهُ - وسلم إذا عَطَس وضَعَ يدََه  

  [ رواه أبو داود والترمذي وأحمد ]   - [  صحيح ] 

(256) – Abu Hurayrah (må Allah vara nöjd med honom) 

berättade: "När Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم nös, lade han sin 

hand eller sitt klädesplagg över munnen och dämpade 

ljudet från sin nysning."  [Autentisk]  - [Återberättad av Abu 

Dawud, al-Tirmidhi och Ahmad] 

 



 
  

 
 

429 

Förklaring 

När profeten صلى الله عليه وسلم nös brukade han: 

För det första: Lägga sin hand eller sitt klädesplagg 

över munnen för att förhindra att något kom ut ur hans 

mun eller näsa som skulle kunna störa hans sällskap. 

För det andra: Brukade han dämpa ljudet från sin 

nysning. 

Vad vi kan lära oss från hadithen: 

1. Hur profeten صلى الله عليه وسلم brukade nysa och hur man 
följer honom i det.   

2. Det är rekommenderat att lägga sitt klädesplagg 
eller en näsduk över munnen och näsan när man 
nyser, för att förhindra att något kommer ut, som 
kan störa sällskapet.   

3. Att dämpa ljudet vid nysning är önskvärt, och det 
är en del av gott uppförande och bra beteende.  

(3317)  
Allah älskar att det han tillåter nyttjas på samma sätt som han älskar att hans påbud implementeras 

ُ عَليَأهِ وسََلَّمَ:    –   ( 257)    ِ صَلىَّ اللََّّ عَنِ ابأنِ عَبَّاسٍ رضي الله عنهما قَالَ: قَالَ رسَُولُ اللََّّ
تََ عَزَائمُِهُ«  نأ تؤُأ

َ
تََ رخَُصُهُ، كَمَا يُُِبُّ أ نأ تؤُأ

َ
َ يُُِبُّ أ   [ رواه ابن حبان ]   - [  صحيح ]  . »إِنَّ اللََّّ

(257) – Ibn 'Abbas (må Allah vara nöjd med honom) 

berättade att Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم sa: "Allah älskar att det 

han tillåter nyttjas på samma sätt som han älskar att hans 

påbud implementeras."  [Autentisk]  - [Återberättad av Ibn Ribban] 

 



 
  

 
 

430 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم berättar att Allah älskar att det han gjort 

tillåtet ska nyttjas. Exempel på det är bestämmelser och 

dyrkan som har underlättats och förenklats för den med en 

ursäkt, likt att bönen förkortas och kombineras under resa. 

På samma sätt älskar han att hans påbud, som han 

förpliktigat, implementeras. Anledningen till detta är att 

Allahs befallning både i tillstånd och påbud är densamma. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Allahs nåd över sina tjänare och att han älskar 
att det han har tillåtit att göra nyttjas.   

2. Denna religions perfektion, och att den tar bort 
obefogad svårighet från muslimer.  

(65017)  
Om Allah vill en person väl utsätter han denne för prövningar 

عن أبِ هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه   –  (258) 
اا يصُِبأ مِنأهُ«وسلم:    [رواه البخاري] -[ صحيح]  .»مَنأ يرُدِِ الُله بهِِ خَيْأ

(258) – Abu Hurayrah (må Allah vara nöjd med 

honom) berättade att Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم har sagt: "Om 

Allah vill en person låter han honom utstå prövningar." 
[Autentisk] - [Återberättad av al-Bukhari] 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم berättar att om Allah vill någon av sina 

troende tjänare väl prövar han dem med deras hälsa, 



 
  

 
 

431 

med deras egendomar och med deras familjer. Detta 

får de troende att vända sig till Allah genom att åkalla 

honom varpå deras dåliga handlingar tas bort och det 

får dem att öka i status. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. En troende utsätts för olika prövningar.   

2. Prövningar kan vara ett tecken på Allahs att Allah 

älskar tjänaren. Genom detta lyfter han den troendes 

status, upphöjer honom och förlåter hans synder.   

3. I detta finns det en uppmaning till att ha 

tålamod med svårigheter och att inte bli otålig.  

(4204)  
Det finns ingen muslim som drabbas av trötthet, sjukdom, bekymmer, sorg, skada, ängslan eller ens en tagg som han sticker sig på, utan att Allah stryker bort hans synder på grund av det 

بِِ هُرَيأرَةَ رضي الله عنهما عَنِ النَّبِِِّ صلى    –   ( 259)   
َ
ريِِّ وَعَنأ أ دُأ بِِ سَعِيدٍ الخأ

َ
عَنأ أ

نٍ وَلَِ  الله عليه وسلم قَالَ:   لِمَ مِنأ نصََبٍ وَلَِ وصََبٍ وَلَِ هَمٍّ وَلَِ حُزأ »مَا يصُِيبُ الأمُسأ
رَ الُله بِهَا مِنأ خَطَاياَهُ«  كَةِ يشَُاكُهَا إِلَِّ كَفَّ وأ ذاى وَلَِ غَمٍّ حَتََّّ الشَّ

َ
  [ متفق عليه ]   - [  صحيح ]  . أ

(259) – Abu Sa'id al-Khudri berättar från Abu Hurayrah 

(må Allah vara nöjd med dem) att profeten صلى الله عليه وسلم sa: "Det 

finns ingen muslim som drabbas av trötthet, sjukdom, 

bekymmer, sorg, skada, ängslan eller ens en tagg som han 

sticker sig på, utan att Allah stryker bort hans synder på 

grund av det."  [Autentisk]  - [Al-Bukhari och Muslim] 

 



 
  

 
 

432 

Förklaring 

Sändebudet صلى الله عليه وسلم förklarar att det som drabbar 

muslimen, likt sjukdomar, bekymmer, sorg, svårigheter, 

katastrofer, prövningar, rädsla, hunger, ja till och med om 

han skadas av en tagg, kommer att leda till att hans synder 

förlåts och stryks bort. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Detta visar Allahs godhet och nåd mot sina 

troende tjänare då han förlåter deras synder 

genom minsta lilla skada som drabbar dem.   

2. När en muslim drabbas av något svårt bör han 

hoppas på belöning från Allah och ha tålamod 

med allt, stort som litet, för att det ska leda till 

att han höjs i nivåer och förlåts för sina synder.  

(3701)  
Prövningarna kommer att fortsätta drabba den troende mannen och kvinnan, i deras hälsa, barn och rikedom, tills de möter Allah utan att de har några synder kvar 

 (260)   –    ُ اللََّّ الِله صَلىَّ  رسَُولُ  قاَلَ  قاَلَ:  هُرَيأرَةَ رضي الله عنه  بِِ 
َ
أ عَنأ 

وَمَالِِِ حَتََّّ  عَليَأهِ وسََلَّمَ:   هِ  وَوَلَِِ سِهِ  مِنَةِ فِِ نَفأ وَالمُؤأ مِنِ  »مَا يزََالُ الَْلًءَُ باِلمُؤأ
َ وَمَا عَليَأهِ خَطِيئَةٌ«   [رواه الترمذي وأحمد] -[ حسن] . يلَأقََ اللََّّ

(260) – Abu Hurayrah (må Allah vara nöjd med honom) 

berättade att Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم sa: "Prövningarna 

kommer att fortsätta drabba den troende mannen och 

kvinnan, i deras hälsa, barn och rikedom, tills de möter 



 
  

 
 

433 

Allah utan att de har några synder kvar."  [Godtagbar]  - 

[Återberättad av al-Tirmidhi och Ahmad] 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم berättar att prövningar och tester ständigt 

drabbar den troende, både mannen och kvinnan. Dessa 

prövningar kan drabba dem i deras hälsa och kropp, eller 

att deras barn blir sjuka, går bort eller att de behandlar 

föräldrarna illa. Det kan också vara prövningar i deras 

egendom, som fattigdom, förlust i handel, stöld eller 

svårighet i att tjäna sitt levebröd och att ha en knaper 

ekonomi. Genom dessa prövningar renas de från sina 

synder, så att när de möter Allah har alla deras synder 

blivit förlåtna och de står rena inför honom. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Allah visar sin nåd mot sina tjänare genom att 
rena dem från deras synder genom de 
prövningar de möter i denna värld.   

2. Prövningarna i sig leder till att synder förlåts, 
förutsatt att personen är troende. Om personen 
dessutom har tålamod och inte klagar, blir han 
även belönad.   

3. En uppmaning till att visa tålamod i alla 
situationer, vare sig det gäller något man gillar 
eller ogillar. Man bör vara tålmodig för att 
uppfylla Allahs befallningar och undvika det 



 
  

 
 

434 

han förbjuder, med hopp om belöning och 
fruktan för hans straff.   

4. Här nämnde han både den troende mannen och 
kvinnan för att understryka att detta även 
inkluderar kvinnor. Om han annars endast hade 
nämnt den troende, skulle det inkludera kvinnan 
likaså, eftersom detta inte är specifikt för 
mannen. Om en kvinna genomgår prövningar 
kommer även hennes synder att strykas bort.   

5. Att förstå den stora belöningen som är kopplad 
till prövningar kan göra det lättare för en 
person att uthärda de smärtor och svårigheter 
de möter gång på gång.  

(3159)  
Den troendes tillstånd är märkvärdigt; allt som händer honom är till hans fördel, och så är endast fallet för den troende 

عَنأ صُهَيأبٍ رضي الله عنه قَالَ: قَالَ رسَُولُ الِله صَلىَّ الُله عَليَأهِ وسََلَّمَ:    –   ( 261)   
صَابَتأهُ سََّْ 

َ
مِنِ، إِنأ أ حَدٍ إِلَِّ للِأمُؤأ

َ
، وَليَأسَ ذَاكَ لِْ ٌ رَهُ كََُّهُ خَيْأ مأ

َ
مِنِ، إِنَّ أ أمُؤأ رِ ال مأ

َ
اءُ  »عَجَباا لِْ

ا لَُِ«  ا ، فَكََنَ خَيْأ اءُ صَبََِ صَابَتأهُ ضَََّ
َ
ا لَُِ، وَإِنأ أ ا   [ رواه مسلم ]   - [  صحيح ]  . شَكَرَ، فَكََنَ خَيْأ

(261) – Suhayb (må Allah vara nöjd med honom) 

berättade att Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم sa: "Den troendes 

tillstånd är märkvärdigt; allt som händer honom är till 

hans fördel, och så är endast fallet för den troende. Om 

han upplever glädje och visar tacksamhet, så är det bra 

för honom; och om han drabbas av svårigheter och 



 
  

 
 

435 

visar tålamod, så är det också bra för honom." 
[Autentisk] - [Återberättad av Muslim] 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم uttrycker förundran över den troendes 

situation på ett positivt sätt, eftersom allt som sker den 

troende är till hans fördel, vilket är unikt för just den 

troende; När en troende upplever glädje och tackar 

Allah för det, belönas han för sin tacksamhet, Och när 

en troende upplever svårigheter och är tålmodig, får 

han också belöning för det, genom sitt tålamod. Alltså 

belönas han oavsett vilken situation han befinner sig i. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Förträffligheten i att vara tacksam under tider 

av lycka, och tålmodig under svårigheter. Den 

som gör detta uppnår det bästa av båda 

världar. Och den som varken visar tacksamhet 

för välsignelser eller tålamod i prövningar går 

miste om belöning och syndar istället.   

2. Förträffligheten i att tro, och att det endast är den 

troende som får belöningen i alla situationer.   

3. Att visa tacksamhet under glädjande tider och 

tålamod under svåra tider är de troendes 

egenskaper.   



 
  

 
 

436 

4. Tron på Allahs förutbestämmelse ger en troende 
fullständig tillfredsställelse i alla livssituationer. 
Till skillnad från icke-troende, som ständigt är 
missnöjda när de stöter på svårigheter, och om 
de får välsignelser från Allah, blir distraherade 
från att lyda Allah, för att inte tala om att använda 
dessa välsignelser i synd.  

(3298)  
Om tjänaren blir sjuk eller reser får han samma belöning som han brukade få då han var hemmastadd och frisk 

عن أبِ موسَ الْشعري رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى    –  (262) 
ا  الله عليه وسلم:   مَلُ مُقِيما وأ سَافَرَ كُتِبَ لَُِ مِثألُ مَا كََنَ يَعأ

َ
»إذَِا مَرضَِ الأعَبأدُ أ

ا«    [رواه البخاري] -[ صحيح] .صَحِيحا

(262) – Abu Musa al-Ash´ari (må Allah vara nöjd med 

honom) berättade att Allahs sändebud  har sagt: "Om 

tjänaren blir sjuk eller reser får han samma belöning 

som han brukade få då han var hemmastadd och frisk".  
[Autentisk] - [Återberättad av al-Bukhari] 

Förklaring 

Profeten  berättar om Allahs godhet och nåd. Om 

en muslim har som vana att göra goda handlingar när 

han är frisk och hemmavid, men sedan får en ursäkt 

som att han blir sjuk och inte kan göra handlingarna 

eller blir upptagen med resa eller någon annan 

anledning, får han ändå sin fulla belöning så som han 

brukade få när han var frisk och hemmavid. 



 
  

 
 

437 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Detta visar Allahs oerhörda godhet mot Sina tjänare.   

2. Detta är en uppmaning till att sträva efter att 

göra goda handlingar och att ta vara på tiden 

när man är frisk och har fritid.  

(3553)  
Skynda er att utföra goda gärningar innan det kommer att ske prövningar, som påminner om en mörk natt! 

نَّ رسَُولَ الِله صَلىَّ الُله عَليَأهِ وسََلَّمَ قَالَ:    –   ( 263)   
َ
بِِ هُرَيأرَةَ رضي الله عنه أ

َ
عَنأ أ

وأ  
َ
ا، أ مِناا وَيُمأسِِ كََفِرا بِحُ الرَّجُلُ مُؤأ لِمِ، يصُأ أمُظأ مَالِ فِتنَاا كَقِطَعِ اللَّيألِ ال عأ

َ »باَدِرُوا باِلْأ
نأيَا«  ا، يبَِيعُ دِينَهُ بعَِرَضٍ مِنَ الُِّ بِحُ كََفِرا مِناا وَيُصأ   [ رواه مسلم ]   - [  صحيح ]  . يُمأسِِ مُؤأ

(263) – Abu Hurayra (må Allah vara nöjd med honom) 

berättade att Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم sa: "Skynda er att utföra goda 

gärningar innan det kommer att ske prövningar, som påminner 

om en mörk natt! En person kan vara troende på morgonen och 

icke-troende på kvällen, eller vara icke-troende på kvällen och 

troende på morgonen. Han säljer sin religion för ett världsligt 

ändamål."  [Autentisk]  - [Återberättad av Muslim] 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم uppmanar de troende att ivrigt och 

frekvent utföra goda gärningar innan det blir för svårt att 

göra dem på grund av prövningar och tvivel som hindrar 

dem. Dessa prövningar är mörka som natten och blandar 

sanning med falskhet, vilket gör det svårt för människor 

att skilja mellan dem. På grund av deras intensitet kan en 



 
  

 
 

438 

person växla kraftigt i sin tro, och kan även lämna sin tro 

i utbyte mot tillfälliga världsliga förmåner. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Vikten av att hålla fast vid religionen och att skynda 
sig till goda gärningar innan hinder uppstår.   

2. Detta visar hur prövningarna kommer att vara 
oavbrutna i slutet av tiden, där varje prövning 
snabbt följs av en annan.   

3. Om en persons tro är svag och han byter ut den 
mot världsliga ting, blir det en orsak till hans 
avvikelse, att han lämnar tron och ger efter till 
prövningarna.   

4. Hadithen visar att goda gärningar är räddningen 
från prövningar och frestelser.   

5. Prövningar är av två typer: prövningar som rör 
tvivel, vilka behandlas med kunskap, och 
prövningar som rör lustar, vilka behandlas 
med tro och tålamod.   

6. Hadithen antyder att de som utför färre goda 
gärningar är mer benägna att drabbas av 
prövningar, och de som utför många bör inte 
kan känna sig säker och lugn, utan bör sträva 
efter ännu fler goda handlingar.  

(3138)  



 
  

 
 

439 

Den som Allah vill väl ges förståelse i religionen 

عن معاوية رضي الله عنه قال: سمعت النبِ صلى الله عليه   –  (264) 
يقول:   وَالُله  وسلم  قَاسِمٌ،  ناَ 

َ
أ وَإنَِّمَا  ينِ،  الِِّ فِِ  هُ  هأ يُفَقِّ ا  ا خَيْأ بهِِ  الُله  يرُدِِ  »مَنأ 

، حَتََّّ   هُمأ مَنأ خَالفََهُمأ رِ الِله، لَِ يضَُُّ مأ
َ
ةُ قَائمَِةا عََلَ أ مَّ

ُ يُعأطِي، وَلنَأ تزََالَ هَذِهِ الْأ
رُ الِله« مأ

َ
تَِِ أ

أ
  [متفق عليه] -[ صحيح] .يأَ

(264) – Mu'awiyah (må Allah vara nöjd med honom) 

berättade att han hörde profeten صلى الله عليه وسلم säga "Den som 

Allah vill väl ges förståelse i religionen. Jag är inget 

annat än en fördelare, medan Allah ger. Det här 

samfundet kommer alltid att hålla fast vid Allahs 

befallning, och det skadas inte av dem som opponerar 

sig dem, till dess att Allahs befallning kommer."  
[Autentisk] - [Al-Bukhari och Muslim] 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم berättar att den som Allah vill väl för 

skänks förståelse i religionen. Och att profeten صلى الله عليه وسلم 

enbart är en fördelare som distribuerar det Allah har 

gett honom av försörjning, kunskap och annat, men det 

är i verkligheten Allah som ger. Andra än Allah är 

enbart medel som endast kan gynna om Allah tillåter 

det. Och att detta samfund alltid kommer att hålla fast 

vid Allahs befallning, det skadas inte av dem som 

motsätter sig dem, tills domedagen kommer. 



 
  

 
 

440 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Detta visar vilken storhet och förträfflighet den 

islamiska kunskapen håller och det är en 

uppmaning till att lära sig den och undervisa den.   

2. Det kommer alltid att finnas dem som håller 

fast vid sanningen i detta samfund. Om ena 

gruppen överger den kommer en annan grupp 

att ersätta dem och hålla fast vid sanningen.   

3. Att ha förståelse i religionen tyder på att Allah 

vill tjänaren väl.   

4. Profeten صلى الله عليه وسلم fördelar endast utifrån Allahs 

befallning och vilja, han صلى الله عليه وسلم ägde inget själv.  

(5518)  
Sök inte kunskap för att utmana de lärda, eller för att tvista med de dumma 

ُ عَليَأهِ   –   (265)  نَّ النَّبَِِّ صَلىَّ اللََّّ
َ
ِ رضي الله عنهما أ عَنأ جَابرِِ بأنِ عَبأدِ اللََّّ

فَهَاءَ، وَلَِ  وسََلَّمَ قَالَ:   »لَِ تَعَلَّمُوا الأعِلأمَ لِتُبَاهُوا بهِِ الأعُلمََاءَ، وَلَِ لِتُمَارُوا بهِِ السُّ
أمَجَالسَِ، فَمَنأ فَعَلَ ذَلكَِ، فَالنَّارُ النَّارُ«  ُوا بهِِ ال   [رواه ابن ماجه] -[  صحيح] .تَََيَّْ

(265) – Jabir bin 'Abdillah (må Allah vara nöjd med honom) 

berättade att profeten صلى الله عليه وسلم sa: "Sök inte kunskap för att utmana 

de lärda, eller för att tvista med de dumma eller för att hamna 

i de finaste sammankomsterna. Den som gör det (ska akta 

sig för) elden, elden!"  [Autentisk]  - [Återberättad av Ibn Majah] 



 
  

 
 

441 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم varnade för att söka kunskap för att skryta 

och utmana de lärda, och att visa att jag är minsann en lärd 

på samma sätt som ni är lärda. Eller för att bemöta och 

argumentera med korkade och obegåvade personer. Eller 

för att ges plats och företräde under sammankomster. Den 

som visar upp liknande ögontjäneri förtjänar helvetet då 

han inte var uppriktig mot Allah i sitt sökande av kunskap. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Hadithen är en varning för den som söker kunskap för 

att skryta, debattera, söka status vid sammankomster 

eller liknande kan hamna i helvetet.   

2. Vikten av att ha en uppriktig avsikt för den som 

söker och undervisar kunskap.   

3. Avsikten är grunden till alla handlingar varpå 

de bedöms utefter den.  
(65047)  

Den bästa av er är den som lär sig Koranen och undervisar den 

عن عثمان رضي الله عنه عن النبِ صلى الله عليه وسلم قال:   –  (266) 
آنَ وعََلَّمَهُ«  كُمأ مَنأ تَعَلَّمَ الأقُرأ ُ   [رواه البخاري] -[ صحيح] .»خَيْأ

(266) – 'Uthman (må Allah vara nöjd med honom) berättade 

att profeten صلى الله عليه وسلم sa: "Den bästa av er är den som lär sig Koranen 

och undervisar den."  [Autentisk]  - [Återberättad av al-Bukhari] 



 
  

 
 

442 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم berättar att de bästa muslimerna med 

högst status hos Allah är de som lär sig Koranen; 

genom att recitera och memorera den, läsa den korrekt 

och förstå den. Han undervisar även det han kan om 

Koranen och agerar i enlighet med dess lära. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Detta visar på Koranens höga status, och att 

den är det bästa talet då det är Allahs tal.   

2. De bästa av de som lärt sig är den som även 

undervisar andra, och inte begränsar kunskapen 

till sig själv.   

3. Att lära sig Koranen och att undervisa den omfattar 

dess recitation, innebörd och bestämmelser.  

(5913)  
'Efter att vi hade memorerat tio verser med Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم, gick vi inte vidare förrän vi hade lärt oss dem och den kunskap och handling som de består av 

رِئُنَا   –  ( 267)    ثَنَا مَنأ كََنَ يُقأ لمَِ رحِه الله قَالَ: حَدَّ َنِ السُّ بِِ عَبأدِ الرَّحِأ
َ
عَنأ أ

ئوُنَ مِنأ رسَُولِ الِله صَلىَّ   تَُِ
نَّهُمأ كََنوُا يَقأ

َ
حَابِ النَّبِِِّ صَلىَّ الُله عَليَأهِ وسََلَّمَ أ صأ

َ
مِنأ أ

 
أ
َ آياَتٍ، فلًََ يأَ رَى حَتََّّ يَعألمَُوا مَا فِِ  الُله عَليَأهِ وسََلَّمَ عَشْأ خأ

ُ ِ الْأ خُذُونَ فِِ الأعَشْأ
نَا الأعِلأمَ وَالأعَمَلَ.    [ رواه أحمد ]   - [  حسن ]  هَذِهِ مِنَ الأعِلأمِ وَالأعَمَلِ، قَالوُا: فَعَلِمأ

(267) – Abu 'Abd al-Rahman al-Sulami (må Allah vara 

barmhärtig över honom) sa: ”De av Profetens صلى الله عليه وسلم följeslagare, 



 
  

 
 

443 

som brukade recitera [Koranen] för oss, sa: 'Efter att vi hade 

memorerat tio verser med Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم, gick vi inte 

vidare förrän vi hade lärt oss dem och den kunskap och 

handling som de består av.' De sa: 'På så sätt lärde vi oss 

kunskap och handling.'"  [Godtagbar]  - [Återberättad av Ahmad] 

Förklaring 

Följeslagarna (må Allah vara nöjd med dem) 

brukade motta tio Koran-verser från Allahs sändebud 

 och inte gå vidare till andra verser förrän de lärt sig ,صلى الله عليه وسلم

kunskapen som fanns i dessa tio verser och agerat i 

enlighet med dem. Följaktligen lärde de sig kunskap 

och handling samtidigt. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Detta visar följeslagarnas förträfflighet och 

vikten de la vid att lära sig Koranen.   

2. Att lära sig Koranen görs genom att söka dess 

kunskap och agera i enlighet med den, inte 

bara genom att läsa och memorera den.   

3. Kunskap företräder tal och handling.  

(65058)  

 



 
  

 
 

444 

Den som läser en bokstav från Koranen får en belöning för det, och varje belöning multipliceras med tio 

عن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه    –   ( 268)   
قُولُ }الم{  وسلم:  

َ
ثَالهَِا، لَِ أ مأ

َ
ِ أ سََنَةُ بعَِشْأ فاا مِنأ كِتَابِ الِله فَلهَُ بهِِ حَسَنَةٌ، وَالْأ  حَرأ

َ
»مَنأ قَرَأ

لِفٌ{ حَرأفٌ، وَ}لَِمٌ{ حَرأفٌ، وَ}مِيمٌ{ حَرأفٌ« 
َ
  [ رواه الترمذي ]   - [  حسن ]  . حَرأفٌ، وَلكَِنأ }أ

(268) – 'Abdullah bin Mas'ud (må Allah vara nöjd med 

honom) berättade att Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم sa: "Den som 

läser en bokstav från Koranen får en belöning för det, 

och varje belöning multipliceras med tio. Jag säger inte 

att 'Alif Lam Mim' är en bokstav, snarare är 'Alif' en 

bokstav, 'Lam' en bokstav, och 'Mim' en bokstav."  
[Godtagbar] - [Återberättad av al-Tirmidhi] 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم berättar att varje muslim som läser en 

bokstav från Allahs bok får en belöning för det, och 

denna belöning multipliceras med tio. 

Därefter tydliggjorde han صلى الله عليه وسلم detta sägandes: "Jag säger 

inte att 'Alif Lam Mim' är en bokstav, snarare är 'Alif' en 

bokstav, 'Lam' en bokstav, och 'Mim' en bokstav." 

Följaktligen räknas dessa tre som trettio goda handlingar. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Det är uppmanat att recitera Koranen ofta.   

2. Den som reciterar en bokstav från ett ord får 

en belöning som multipliceras med tio.   



 
  

 
 

445 

3. Allahs oändliga nåd och frikostighet då han 

mångdubblar sina tjänares belöning, som en 

välgärning och godhet från honom.   

4. Koranens överlägsenhet över annat tal, då dess 

recitation är en form av dyrkan eftersom det är 

Allahs tal.  

(6275)  
Det kommer att sägas till Koranläsaren: 'Läs, stig upp och recitera lugnt och jämnt som du brukade göra i det världsliga livet. Din rang kommer att vara den sista versen du läser 

عن عبد الله بن عمرو رضي الله عنهما قال: قال رسول الله صلى الله    –   ( 269)   
»يقالُ لصاحبِ القرآن: اقرَأ وارتقَِ، ورتِّل كما كُنأتَ ترتِّل فِ الُِنيا، فإن  عليه وسلم: 

  [ رواه أبو داود والترمذي والنسائي في الكبرى وأحمد ]   - [  حسن ]  . منِْلكََ عندَ آخرِ آية تقرؤها« 

(269) – 'Abdullah bin 'Amr (må Allah vara nöjd med 

honom) berättade att Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم sa: "Det 

kommer att sägas till Koranläsaren: 'Läs, stig upp i 

nivåer och recitera lugnt och jämnt som du brukade 

göra i det världsliga livet. Din rang kommer att vara 

den sista versen du läser."  [Godtagbar] - [Återberättad av 

Abu Dawud, al-Tirmidhi, an-Nasa'i i al-Kubra och Ahmad] 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم berättade att den som läser, memorerar 

och agerar i enlighet med Koranen kommer att få sagt 

till sig när han träder in i paradiset: "Recitera Koranen 

och stig upp i paradisets nivåer genom det. Recitera så 

som du brukade recitera lugnt och rofyllt i det 



 
  

 
 

446 

världsliga livet, för din rang kommer att vara vid den 

sista versen du läser." 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Belöningen är likställd handlingen i kvalitet 

och kvantitet.   

2. Det är uppmanat att läsa Koranen på ett 

noggrant sätt, memorera den, reflektera över 

den och agera utifrån den.   

3. Paradiset har olika lägen och nivåer. Koranens 

folk kommer att få de högsta nivåerna.  

(65054)  
Skulle någon av er vilja finna tre stora, välgödda, dräktiga kameler när han återvänder till sin familj? 

الُله  عَنأ    –   (270)  الِله صَلىَّ  رسَُولُ  قَالَ  قَالَ:  هُرَيأرَةَ رضي الله عنه  بِِ 
َ
أ

دَ فِيهِ ثلًََثَ خَلِفَاتٍ  عَليَأهِ وسََلَّمَ:   نأ يََِ
َ
لِهِ أ هأ

َ
حَدُكُمأ إذَِا رجََعَ إِلََ أ

َ
يُُِبُّ أ

َ
»أ
. قَالَ:    عِظَامٍ سِمَانٍ؟« حَدُكُمأ فِِ صَلًَتهِِ  قُلأنَا: نَعَمأ

َ
 بهِِنَّ أ

ُ
رَأ »فَثَلًَثُ آياَتٍ يَقأ

ٌ لَُِ مِنأ ثلًََثِ خَلِفَاتٍ عِظَامٍ سِمَانٍ«   [رواه مسلم] -[ صحيح]  .خَيْأ

(270) – Abu Hurayrah (må Allah vara nöjd med honom) 

berättade att Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم sa: "Skulle någon av 

er vilja finna tre stora, välgödda, dräktiga kameler när 

han återvänder till sin familj?" Vi svarade jakande. 

Han صلى الله عليه وسلم sa: "Tre verser som en av er reciterar i sin bön 

är bättre för honom än tre stora, välgödda, dräktiga 

kameler." [Autentisk] - [Återberättad av Muslim] 



 
  

 
 

447 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم berättar att belöningen för att recitera 

tre verser i bönen är bättre än att en person finner tre 

stora, dräktiga välgödda kameler hos sig. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Detta visar förträffligheten i bönens Koranrecitation.   

2. Rättfärdiga handlingar är bättre och mer 

bestående än de världsliga, tillfälliga njutningarna.   

3. Denna belöning är inte begränsad till reciterandet 

av tre verser enbart. Ju fler verser den bedjande 

reciterar, desto större är belöningen, så antalet 

verser är bättre än dess antal kameler.  

(65053)  
Slå vakt om (läsningen av) denna Koran, för vid den vars hand Muhammeds själv vilar i, den försvinner snabbare än den fastspända kamelen 

عن أبِ موسَ الْشعري رضي الله عنه عن النبِ صلى الله عليه   –  (271) 
شَدُّ تَفَلُّتاا  وسلم قال:  

َ
دٍ بيَِدِهِ لهَُوَ أ سُ مُُمََّ ي نَفأ ِ آنَ، فَوَالذَّ »تَعَاهَدُوا هَذَا الأقُرأ

بلِِ فِِ عُقُلِهَا« ِ
  [متفق عليه] -[ صحيح]  .مِنَ الْأ

(271) – Abu Musa al-Ash'asri (må Allah vara nöjd med 

honom) berättade att profeten صلى الله عليه وسلم sa: "Slå vakt om 

[läsningen av] denna Koran, för vid den vars hand 

Muhammeds själv vilar i, den försvinner snabbare än den 

fastspända kamelen."  [Autentisk]  - [Al-Bukhari och Muslim] 



 
  

 
 

448 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم beordrar att slå vakt om Koranen genom 

att läsa den regelbundet, så att personen som memorerat 

den utantill inte glömmer bort den. Han صلى الله عليه وسلم betonade detta 

genom att svära vid Allah att Koranen försvinner 

snabbare från minnet än vad en fastbunden kamel gör, 

som har ett rep bundet på benet. Om människan håller fast 

vid kamelens rep stannar den kvar, och om han släpper 

taget om repet försvinner den och går förlorad. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Om den som memorerat Koranen läser den 
regelbundet och ihärdigt kommer den att 
bevaras i hans hjärta, vid annat fall kommer det 
han har memorerat att försvinna och han 
kommer att glömma det.   

2. Bland de nyttor som finns i att läsa Koranen 
regelbundet är belöningen som finns i det samt att 
personens nivåer kommer att öka på domedagen.  

(5907)  
Gör inte era hem till gravar. Satan flyr huset där kapitlet al-Baqarah läses 

عن أبِ هريرة رضي الله عنه: أن رسول الله صلى الله عليه   –  (272) 
ي  وسلم قال:   ِ َيأتِ الذَّ يَنأفِرُ مِنَ الْأ يأطَانَ  إنَِّ الشَّ مَقَابرَِ،  بُيُوتكَُمأ  تََأعَلوُا  »لَِ 

َقَرَةِ«  فِيهِ سُورَةُ الْأ
ُ
رَأ   [رواه مسلم] -[ صحيح]  .تُقأ

(272) – Abu Hurayrah (må Allah vara nöjd med honom) 

berättade att Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم sa: "Gör inte  era hem 



 
  

 
 

449 

till gravar. Satan flyr huset där kapitlet al-Baqarah 

läses." [Autentisk] - [Återberättad av Muslim] 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم förbjuder oss från att ha ett hem där böner 

inte bes, eftersom de blir likt gravplatser som det inte bes i. 

Sedan berättade han صلى الله عليه وسلم att Satan flyr huset i vilket 

kapitlet al-Baqarah läses. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Det är uppmanat att utföra mycket dyrkan och 

frivilliga böner i hemmet.   

2. Det är inte tillåtet att be på gravplatser, eftersom 

det är en inkörsport till avguderi och till att få ett 

extremt förhållningssätt till de begravda. Det enda 

undantaget är begravningsbönen, som får bes där.   

3. Förbudet av att förrätta böner på gravplatser 

var något som var känt bland följeslagarna, och 

därför förbjöd profeten صلى الله عليه وسلم att hemmen skulle 

bli likt gravplatser där det inte bes.  

(6208)  

 



 
  

 
 

450 

Abul-Mundhir! Vilken vers i Allahs bok som är med dig är mest storslagen?" Jag sa: "Allah – det finns ingen sann gud utom han, den Levande, skapelsens evige Vidmakthållare (2:255)." Han sa: "Så profeten صلى الله عليه وسلم slog till mig på bröstet och sade: “Må kunskapen underlättas för dig, Abul-Mundhir! 

بَِِّ بأنِ كَعأبٍ رضي الله عنه قَالَ: قاَلَ رسَُولُ الِله صَلىَّ الُله  عَنأ    –   ( 273)   
ُ
أ

ظَمُ؟« عَليَأهِ وسََلَّمَ:   عأ
َ
يُّ آيةٍَ مِنأ كِتَابِ الِله مَعَكَ أ

َ
ريِ أ تدَأ

َ
أمُنأذِرِ، أ باَ ال

َ
قاَلَ:    »ياَ أ

يُّ آيةٍَ مِنأ كِتَابِ الِله مَعَكَ  
َ
ريِ أ تدَأ

َ
أمُنأذِرِ، أ باَ ال

َ
لمَُ. قَالَ: »ياَ أ عأ

َ
قُلأتُ: الُله وَرسَُولُُِ أ

ظَمُ؟« قَالَ: قلُأتُ: }الُله لِ إلََِِ إلِِ هُوَ الأحََُّ الأقَيُّومُ{ ]الْقرة:   عأ
َ
[. قاَلَ: فَضََبَ  255أ

ريِ، وَقَالَ:   أمُنأذِرِ« فِِ صَدأ باَ ال
َ
نِكَ الأعِلأمُ، أ   [ رواه مسلم ]   - [  صحيح ]  . »وَالِله لَِهَأ

(273) – Ubay bin Ka'b (må Allah vara nöjd med honom) 

berättade att Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم sa: "Abu al-Mundhir! 

Vilken vers i Allahs bok som är med dig är mest 

storslagen?" Jag sa: "Allah och hans sändebud vet bättre." 

Han صلى الله عليه وسلم sa: "Abul-Mundhir! Vilken vers i Allahs bok som 

är med dig är mest storslagen?" Jag sa: "Allah – det finns 

ingen sann gud utom han, den Levande, skapelsens evige 

Vidmakthållare (2:255)." Han sa: "Så profeten صلى الله عليه وسلم slog till 

mig på bröstet och sa: “Må kunskapen underlättas för dig, 

Abu al-Mundhir!"  [Autentisk]  - [Återberättad av Muslim] 

Förklaring  

Profeten صلى الله عليه وسلم frågade Ubay bin Ka'b vad den mest 

storslagna versen i Allahs bok är, varpå han tvekade på 

svaret. Sedan svarade han: "Det är Ayatul-Kursi (versen om 

fotpallen), "Allah – det finns ingen sann gud utom han, den 

Levande, skapelsens evige Vidmakthållare" Profeten صلى الله عليه وسلم 

instämde, slog honom på bröstet för att indikera den 

kunskap och visdom som det fyllts med. Sedan bad han صلى الله عليه وسلم 



 
  

 
 

451 

för honom och att han skulle finna glädje i kunskapen och 

att den skulle underlättas för honom. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Detta är en av Ubay bin Ka'bs stora förträffligheter.   

2. Versen om fotpallen är den mest storslagna versen i 

Allahs bok, därför bör den memoreras, reflekteras 

över dess innebörd och implementeras i handling.  

(65059)  
Om någon reciterar de två sista verserna av kapitlet al-Baqarah under natten, kommer de att vara tillräckliga för honom 

عن أبِ مسعود رضي الله عنه قال: قال النبِ صلى الله عليه وسلم:    –   ( 274)   
َقَرَةِ فِِ لََألةٍَ كَفَتَاهُ«  ِ مِنأ آخِرِ سُورَةِ الْأ يَتيَنأ  باِلْأ

َ
  [ متفق عليه ]   - [  صحيح ]  . »مَنأ قَرَأ

(274) – Abu Mas´ud (må Allah vara nöjd med honom) 

berättade att profeten صلى الله عليه وسلم sa: "Om någon reciterar de två sista 

verserna av kapitlet al-Baqarah under natten, kommer de att 

vara tillräckliga för honom."  [Autentisk]  - [Al-Bukhari och Muslim] 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم berättar att den som läser de två sista 

verserna av kapitlet al-Baqarah under natten kommer Allah 

att skona från ondska och olyckor. Det sägs även att de är 

tillräckliga för honom istället för den frivilliga nattbönen. 

Eller att de är tillräckliga för honom för att behöva läsa andra 

åkallelser. Eller att de är det minsta som är tillräckligt för 

personen som läser Koran under den frivilliga nattbönen, 



 
  

 
 

452 

eller andra tolkningar av innebörden. Måhända att alla dessa 

tolkningar av innebörden omfattas i dessa ord. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Förträffligheten av de två sista verserna från 

kapitlet al-Baqarah, som börjar från: "Sändebudet 

tror..." till slutet av kapitlet.   

2. De två sista verserna från kapitlet al-Baqarah 

skyddar personen som läser dem under natten 

från ondska och Satan.   

3. Natten börjar med solnedgång och slutar vid 

soluppgång.  
(6274)  

Det är åkallan som är dyrkan 

عن النعمان بن بشَِيْ رضي الله عنه قال: سمعت النبَِّ صلى الله    –   ( 275)   
عََءُ هُوَ الأعِبَادَةُ« عليه وسلم يقول:   :  »الُِّ

َ
تَجِبأ  ، ثُمَّ قَرَأ سأ

َ
»}وَقَالَ رَبُّكُمُ ادأعُونِ أ

خُلوُنَ جَهَنَّمَ دَاخِرِينَ{ ]غَفر:   بُِِونَ عَنأ عِبَادَتِِ سَيَدأ تَكأ ينَ يسَأ ِ  . [« 60لكَُمأ إِنَّ الذَّ
  [ رواه أبو داود والترمذي وابن ماجه وأحمد ]   - [  صحيح ] 

(275) – An-Nu'man bin Bashir (må Allah vara nöjd med 

honom) sa att han hörde profeten صلى الله عليه وسلم säga: "Det är 

åkallan som är dyrkan." Sedan läste han: "Er Herre  

säger: 'Be till mig, så ska jag besvara er. De som håller 

sig för goda för att dyrka mig ska gå med böjt huvud 

in i helvetet.' (40:60)"  [Autentisk] - [Återberättad av Abu 

Dawud, al-Tirmidhi, Ibn Majah och Ahmad] 



 
  

 
 

453 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم berättar att det är åkallan som är dyrkan, 

därför måste den endast tillägnas Allah. Oavsett om åkallan 

avser en förfrågan, som att be Allah om något gynnsamt 

eller att skonas från något skadligt, eller en åkallan som 

avser dyrkan. Dyrkan är all tal och handling, såväl synligt 

som dolt, som Allah älskar och är nöjd med. Dyrkan kan 

utföras genom ens hjärta, kropp eller egendom. 

Profeten صلى الله عليه وسلم underströk detta sedan genom att 

berätta att Allah säger: "Be till mig, så ska jag besvara 

er. De som håller sig för goda för att dyrka mig ska gå 

med böjt huvud in i helvetet." (40:60) 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Åkallan är grunden till all form av dyrkan och 

den får inte tillägnas någon annan än Allah.   

2. Åkallan omfattar dyrkans benstomme då det är ett 

sätt att erkänna Herrens självtillräcklighet och makt, 

och den visar även på tjänarens behov av honom.   

3. Detta är en sträng varning mot de arroganta 

som håller sig för goda för att dyrka och åkalla 

Allah. De som är så högmodiga att de vägrar 

åkalla Allah kommer att träda in i helvetet 

förödmjukade med böjt huvud.  
(5496)  



 
  

 
 

454 

Profeten صلى الله عليه وسلم brukade minnas Allah under alla omständigheter 

عَليَأهِ   –  (276)  الُله  صَلىَّ  النَّبُِِّ  كََنَ  قالت:  عن عَئشة رضي الله عنها 
يَانهِِ. حأ

َ
كُرُ الَله عََلَ كُُِّ أ   [رواه مسلم]  -[ صحيح] وسََلَّمَ يذَأ

(276) – 'A'ishah (må Allah vara nöjd med henne) sa: 

"Profeten صلى الله عليه وسلم brukade minnas Allah under alla 

omständigheter." [Autentisk] - [Återberättad av Muslim] 

Förklaring 

'A'ishah de troendes moder (må Allah vara nöjd 

med henne) berättar att profeten صلى الله عليه وسلم brukade vara 

otroligt mån om att minnas Allah, så pass att han 

mindes Allah under alla tider, på alla platser och under 

alla omständigheter. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Att befinna sig i ett rituellt renligt tillstånd, 

oavsett från större eller mindre orenlighet, är 

inte ett villkor för att minnas Allah.   

2. Profeten صلى الله عليه وسلم brukade minnas Allah konstant.   

3. Det är uppmanat att minnas Allah under alla 

möjliga omständigheter och att följa profetens 

vägledning i detta. Undantaget är då det är 

förbjudet att minnas Allah, så som när man 

utför sina behov.  

(8402)  



 
  

 
 

455 

Det finns inget som är så ärofyllt hos Allah som åkallan 

عن أبِ هريرة رضي الله عنه عن النبِ صلى الله عليه وسلم قال:    –   ( 277)   
عََءِ«  رَمَ عََلَ الِله تَعَالََ مِنَ الُِّ كأ

َ
ءٌ أ   [ رواه الترمذي وابن ماجه وأحمد ]   - [  حسن ]  . »ليَأسَ شََأ

(277) – Abu Hurayrah (må Allah vara nöjd med 

honom) berättade att profeten صلى الله عليه وسلم sa: "Det finns inget 

som är så ärofyllt hos Allah som åkallan."  [Godtagbar]  - 

[Återberättad av al-Tirmidhi, Ibn Majah och Ahmad] 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم tydliggör att det inte finns någon dyrkan 

som är bättre hos Allah än åkallan då den är ett sätt att 

erkänna att Allah är självtillräcklig och den visar även på 

tjänarens oförmögenhet och hans behov av honom. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Detta visar åkallans dygd och att när tjänaren åkallar 

Allah högaktar han honom. Tjänaren erkänner på så 

sätt även Allahs självtillräcklighet, hörsel, 

generositet, barmhärtighet, kapacitet och närhet då 

den behövande, döva, snåla, grymma, inkapabla 

eller avlägsna inte kan åkallas. Ja, Allahs vackra och 

majestätiska egenskaper kan inte räknas till fullo.  

(5509)  

 

 



 
  

 
 

456 

Profeten صلى الله عليه وسلم brukade ofta säga: 'Ya Muqallib al-Qulub! Thabbit qalbi 'ala dinik" (Du som vänder hjärtan! Håll mitt hjärta stabilt på att följa din religion).' 

ُ عَليَأهِ   –  (278)  نسٍَ رضي الله عنه قَالَ: كََنَ رسَُولُ الِله صَلىَّ اللََّّ
َ
عَنأ أ

نأ يَقُولَ:  
َ
ثَُِ أ ، فَقُلأتُ: ياَ  »ياَ مُقَلِّبَ القُلوُبِ ثَبِّتأ قَلأبِِ عََلَ دِينِكَ«وسََلَّمَ يكُأ

، إِنَّ القُلوُبَ  رسَُولَ الِله، آمَنَّا بكَِ وَبمَِا جِئأتَ بهِِ فَهَلأ تَََافُ عَليَأنَا؟ قَالَ:   »نَعَمأ
صَابعِِ الِله يُقَلِّبُهَا كَيأفَ يشََاءُ«

َ
ِ مِنأ أ بُعَينأ صأ

ُ
َ أ   [ رواه الترمذي وأحمد]   -[  صحيح]  .بيَنأ

(278) – Anas (må Allah vara nöjd med honom) 

berättade: "Profeten صلى الله عليه وسلم brukade ofta säga: 'Ya Muqallib 

al-Qulub! Thabbit qalbi 'ala dinik" (Du som vänder 

hjärtan! Håll mitt hjärta stabilt på att följa din religion).' 

Anas frågade då: 'Allahs sändebud! Vi har trott på dig 

och på det du har kommit med, är du ändå orolig för oss?' 

Profeten صلى الله عليه وسلم svarade: 'Ja, för alla hjärtan är mellan två av 

Allahs fingrar; han vänder dem som han vill.'"  [Autentisk] 

 - [Återberättad av al-Tirmidhi och Ahmad] 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم bad ofta till Allah om att vara stadig i sin 

tro och lydnad till honom, och att hålla sig borta från 

avvikelse och villfarelser. Anas bin Malik (må Allah vara 

nöjd med honom) förvånades över varför profeten صلى الله عليه وسلم ofta 

bad denna bön, och profeten صلى الله عليه وسلم förklarade att alla hjärtan 

är mellan två av Allahs fingrar, och han vänder dem som 

han vill. Det är genom hjärtat en person antingen tror på 

sanningen eller förnekar den. Det kallas för Qalb (hjärta) 

på grund av dess Taqallub (frekventa förändringar). 



 
  

 
 

457 

Hjärtat ändras och ändrar tillstånd mer än ett kokkärl som 

kokar över när den värms upp. Om Allah vill, låter han en 

persons hjärta följa vägledning och gör det stabilt på 

religionen. Och om Allah vill, leder han personens hjärta 

bort från sanningen och låter det avvika och bli villfaret. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Detta visar profetens صلى الله عليه وسلم underkastelse och 

ihärdiga bön till sin Herre, och de som tror på 

honom bör följa honom i detta.   

2. Vikten av att vara upprätt och stabil i religionen. 

Det som är avgörande för en persons religion, är 

i vilket tillstånd denne dör i.   

3. En tjänare klarar sig inte ens ett ögonblick att 

praktisera islam utan Allahs stöd.   

4. Det är uppmuntrat att ofta upprepa denna bön, 

och att följa profeten صلى الله عليه وسلم i detta.   

5. Att vara stabil i ens praktiserande av islam är 

en stor välsignelse som varje tjänare bör 

sträva efter och tacka Allah för.  

(3142)  

 

 



 
  

 
 

458 

Säkerligen blir tron inom er utsliten likt ett klädesplagg blir utslitet; be därför Allah att han förnyar tron i era hjärtan 

رِو بأنِ الأعَاصِ رضي الله عنهما قَالَ: قَالَ رسَُولُ    –   ( 279)    ِ بأنِ عَمأ عَنأ عَبأدِ اللََّّ
ِ صَلىَّ الُله عَليَأهِ وسََلَّمَ:   حَدِكُمأ كَمَا يَُألقَُ الثَّوأبُ  اللََّّ

َ
لقَُ فِِ جَوأفِ أ يمَانَ لَََخأ ِ

»إِنَّ الْأ
 » يمَانَ فِِ قُلوُبكُِمأ ِ

دَ الْأ نأ يََُدِّ
َ
َ أ لوُا اللََّّ

َ
أ لَِقُ، فَاسأ   [ رواه الحاكم والطبراني ]   - [  صحيح ]  . الخأ

(279) – 'Abdullah bin 'Amr bin al-'As (må Allah vara nöjd 

med honom) berättade att Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم sa: 

"Säkerligen blir tron inom er utsliten likt ett klädesplagg 

blir utslitet; be därför Allah att han förnyar tron i era 

hjärtan."  [Autentisk]  - [Återberättad av al-Hakim och at-Tabarani] 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم berättade att tron blir utsliten i muslimens 

hjärta och försvagas likt ett nytt klädesplagg blir utslitet efter 

en lång tids användning. Orsaken till detta är att personen 

blir slö i dyrkan, syndar eller drunknar i förbjudna lustar. 

Profeten صلى الله عليه وسلم vägledde därför till lösningen på detta vilken är 

att be Allah att förnya vår tro, genom att man får stöd i att 

utföra påbud, minns honom ofta och söker hans förlåtelse. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Detta är en uppmaning att be Allah om 

stadighet och förnyad tro i hjärtat.   

2. Tron består av tal, handling och trosuppfattning, den 

ökar genom lydnad och minskar genom synder.  

(65020)  



 
  

 
 

459 

En tjänare är närmast sin Herre när han har sitt ansikte på marken i Sujud. Se därför till att då åkalla mycket 

عن أبِ هريرة رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال:    –   ( 280)   
عََءَ«  ثَُِوا الُِّ كأ

َ
قأرَبُ مَا يكَُونُ الأعَبأدُ مِنأ رَبِّهِ وهَُوَ سَاجِدٌ، فَأ

َ
  [ رواه مسلم ]   - [  صحيح ]  . »أ

(280) – Abu Hurayrah (må Allah vara nöjd med honom) 

berättar att Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم sa: "En tjänare är närmast sin 

Herre när han har sitt ansikte på marken i Sujud. Se därför till 

att då åkalla mycket."  [Autentisk]  - [Återberättad av Muslim] 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم berättar att tjänaren är närmast sin 

Herre då han befinner sig med ansiktet på marken i 

Sujud. Anledningen är att tjänaren, under Sujud, 

placerat det mest ärade kroppsdelen på marken av 

vördnad, underkastelse och ödmjukhet till Allah. 

Han صلى الله عليه وسلم beordrade därför att mycket åkallan ska 

sägas under Sujud. På så vis underkastar sig tjänaren 

till Allah både i tal och handling. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Dyrkan för en tjänare närmre till Allah.   

2. Det är uppmanat att säga mycket åkallan i 

Sujud, eftersom det är en av de tillfällen då 

åkallan besvaras.  

(5382)  

 



 
  

 
 

460 

Den åkallan som profeten صلى الله عليه وسلم brukade säga oftast var: 'Allah, vår Herre! Ge oss det goda i detta liv, och det goda i det kommande livet, och skona oss från straffet i elden.' 

ثََُ دُعََءِ النَّبِِِّ صَلىَّ الُله   –  (281)  كأ
َ
أ قَالَ: كََنَ  نسٍَ رضي الله عنه 

َ
أ عَنأ 

، وَقنَِا عَذَابَ  عَليَأهِ وسََلَّمَ:   ، وَفِي الْخِرَةِ حَسَنَةا نأيَا حَسَنَةا »اللَّهُمَّ رَبَّنَا آتنَِا فِِ الُِّ
  [متفق عليه] -[  صحيح] .النَّارِ« 

(281) – Anas (må Allah vara nöjd med honom) sa: 

"Den åkallan som profeten صلى الله عليه وسلم brukade säga oftast var: 

'Allah, vår Herre! Ge oss det goda i detta liv, och det 

goda i det kommande livet, och skona oss från straffet 

i elden.'" [Autentisk] - [Al-Bukhari och Muslim] 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم brukade ofta säga många olika åkallan, 

bland annat: "Allah, vår Herre! Ge oss det goda i detta 

liv, och det goda i det kommande livet, och skona oss från 

straffet i elden." Detta inkluderar det goda i detta liv, som 

en riklig och tillåten försörjning, en rättfärdig partner, 

barn som gör en lycklig, sinnesro, gynnsam kunskap, 

rättfärdiga handlingar, och liknande eftertraktade och 

tillåtna önskemål. Med det goda i det kommande livet 

menas bland annat att skonas från straffet i graven, under 

uppståndelsen och i elden, att uppnå Allahs välbehag, och 

att få den bestående njutningen i paradiset, och att vara i 

den Barmhärtiga Herrens närhet. 



 
  

 
 

461 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Det är uppmanat att följa profetens صلى الله عليه وسلم exempel 

i att använda de åkallan som är omfattande.   

2. Det är bättre att människan inkluderar både det 

goda i detta liv och i det kommande livet i sin åkallan.  
(5502)  

Vill ni att jag ska berätta för er om era bästa handlingar som är mest rena hos er Konung, och som höjer era ranggrader mest? 

ُ عَليَأهِ وسََلَّمَ:    –   ( 282)    رأدَاءِ رضي الله عنه قَالَ: قَالَ النَّبُِِّ صَلىَّ اللََّّ بِِ الَِّ
َ
لَِ  عَنأ أ

َ
»أ

ٌ لكَُمأ   فعَِهَا فِِ دَرجََاتكُِمأ وخََيْأ رأ
َ
، وَأ زأكََهَا عِنأدَ مَلِيكِكُمأ

َ
، وَأ مَالِكُمأ عأ

َ
ِ أ أنُبَِّئُكُمأ بَِِيْأ

بوُا   ِ نَاقَهُمأ وَيضَأ عأ
َ
بُوا أ ِ كُمأ فَتضَأ نأ تلَأقَوأا عَدُوَّ

َ
ٌ لكَُمأ مِنأ أ هَبِ وَالوَرِقِ، وخََيْأ مِنأ إنِأفَاقِ الذَّ

نَ  عأ
َ
؟« أ رُ الِله تَعَالََ« قَالوُا: بلََى. قَالَ:    اقَكُمأ   [ رواه الترمذي وابن ماجه وأحمد ]   - [  صحيح ]  . »ذِكأ

(282) – Abu al-Darda' (må Allah vara nöjd med honom) 

berättade att profeten صلى الله عليه وسلم sa: "Vill ni att jag ska berätta för 

er om era bästa handlingar som är mest rena hos er 

Konung, och som höjer era ranggrader mest? Ja, de är 

bättre för er än att spendera guld och silver, och bättre för 

er än att möta era fiender där ni svingar era svärd mot 

dem, och de svingar sina svärd mot er?" De svarade: "Ja!" 

Han sa: "Att minnas Allah, den Upphöjde."  [Autentisk]  - 

[Återberättad av al-Tirmidhi, Ibn Majah och Ahmad] 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم frågade sina följeslagare: . 

Vill ni att jag ska berätta för er och lära er om de 

bästa av era handlingar, de mest ärofyllda, de mest 



 
  

 
 

462 

välsignade, de renaste och de mest upphöjda hos Allah, 

den Allsmäktige Kungen?  

Och de som höjer era ranggrader mest i paradiset? 

Och bättre för er än att ge guld och silver i 

välgörenhet? 

Och bättre för er än att möta de otrogna fienderna 

i strid, där ni svingar era svärd mot dem och de svingar 

sina svärd mot er? 

Följeslagarna svarade: Ja, vi vill det! 

Han صلى الله عليه وسلم sa: Att minnas Allah vid i alla tillfällen och 

situationer. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Att ständigt minnas Allah, både öppet och dolt, 
är en av de största och mest fördelaktiga sätten 
att närma sig Allah på.   

2. Alla handlingar har föreskrivits för att man ska 
minnas Allah. Allah säger: "Och etablera bönen 
för att minnas mig". Profeten صلى الله عليه وسلم sa: "Att göra 
Tawaf kring runt huset, att gå mellan Safa och 
Marwah, och att kasta sten på al-Jimar har 
föreskrivits för att man ska minnas Allah" 
(berättat av Abu Dawud och Al-Tirmidhi).   

3. Imam 'Izz ibn 'Abd ul-Salam sa i sina principer: 
"Denna Hadith visar att belöningen inte alltid är 
proportionerlig med mängden ansträngning i alla 



 
  

 
 

463 

former av dyrkan, utan Allah kan belöna mer för 
små handlingar än för stora, eftersom belöningen 
är baserad på hur ärofylld handlingen är".   

4. Imam Al-Munawi sa i Faydh al-Qadir: "Denna 
Hadith avser att minnas Allah var den bästa 
handlingen för de som tilltalades denna gång. Om 
han hade talat till en modig krigare, som gynnar 
islam i strid, skulle det ha sagts att Jihad är bäst. 
Eller talat till en rik man vars pengar gynnar de 
fattiga, skulle det ha sagts att välgörenhet är bäst. 
Eller till den som kan utföra Hajj, skulle det ha 
sagts att Hajj är bäst. Eller till någon med 
föräldrar, skulle det ha sagts att hedra dem är 
bäst. Detta är hur man förenar olika hadither.   

5. Den bästa åminnelsen är det som uttalas med 
tungan samtidigt som hjärtat reflekterar, och 
därefter där man endast reflekterar med hjärtat, 
och slutligen där man endast uttalar med tungan. 
Allt detta leder till belöning, med Allahs vilja.   

6. Att muslimen följer de specifika åkallelserna för 
olika situationer, som morgon- och kvällsåkallelser, 
när man går in i moskén, huset, toaletten och när 
man kommer ut från den och så vidare gör att han 
blir en av de som ständigt minns Allah.  

(3575)  



 
  

 
 

464 

Varje natt när profeten صلى الله عليه وسلم skulle lägga sig brukade han hålla ihop sina handflator, blåsa i dem och läsa: 'Säg: Han är Allah [och han är] en', 'Säg: 'Jag tar skydd hos dagbräckningens Herre', och  'Säg: 'Jag tar skydd hos människornas Herre'  

نَّ النَّبَِِّ صَلىَّ الُله عَليَأهِ وسََلَّمَ كََنَ عَنأ   –   (283) 
َ
عََئشَِةَ رضي الله عنها: أ

 فِيهِمَا: }قلُأ هُوَ 
َ
يأهِ، ثُمَّ نَفَثَ فِيهِمَا فَقَرَأ وَى إِلََ فِرَاشِهِ كَُُّ لََألةٍَ جََْعَ كَفَّ

َ
إذَِا أ

عُ 
َ
عُوذُ برَِبِّ الأفَلقَِ{، وَ}قلُأ أ

َ
حَدٌ{، وَ}قلُأ أ

َ
سَحُ بهِِمَا الُله أ وذُ برَِبِّ النَّاسِ{، ثُمَّ يَمأ

قأبلََ مِنأ جَسَدِهِ، 
َ
أ وَمَا  هِهِ  سِهِ وَوجَأ

أ
رَأ بهِِمَا عََلَ   

ُ
يَبأدَأ تطََاعَ مِنأ جَسَدِهِ،  مَا اسأ

اتٍ. عَلُ ذَلكَِ ثلًََثَ مَرَّ   [رواه البخاري] -[ صحيح] يَفأ

(283) – 'A'ishah (må Allah vara nöjd med henne) sa: "Varje 

natt när profeten صلى الله عليه وسلم skulle lägga sig brukade han hålla ihop 

sina handflator, blåsa i dem och läsa: 'Säg: Han är Allah. 

[Han är] en', 'Säg: 'Jag tar skydd hos dagbräckningens 

Herre', och  'Säg: 'Jag tar skydd hos människornas Herre'. 

Sedan strök han med händerna över så många delar av sin 

kropp som han kunde; där han började med sitt huvud, 

ansikte och framsidan av kroppen. Han brukade göra det tre 

gånger."  [Autentisk]  - [Återberättad av al-Bukhari] 

Förklaring 

Från profetens vägledning när han skulle lägga sig för 

att sova var att han höll ihop sina handflator och lyfte 

dem, likt en person gör vid åkallan, blåste i dem med lite 

saliv och läste tre kapitel: "Säg: 'Han är Allah [och han är] 

en'", "Säg: 'Jag tar skydd hos dagbräckningens Herre'", 

och  "Säg: 'Jag tar skydd hos människornas Herre'". 

Därefter strök han det han kunde av sin kropp med sina 



 
  

 
 

465 

handflator, där han började med huvudet, ansiktet, och 

framsidan av kroppen. Han upprepade detta tre gånger. 

Vad vi kan lära oss från hadithen: 

1. Det är uppmanat att läsa Surat al-Ikhlas och al-
Mu'awwidhatayn (al-Falaq och an-Nas) innan 
läggdags. Personen ska blåsa i sina händer med 
lite saliv, läsa dessa kapitel och stryka det han 
kan av sin kropp.  

(65060)  
Det bästa sättet att söka förlåtelse 

ُ عَنأهُ عَنِ النَّبِِِّ صَلىَّ الُله عَلَيأهِ وسََلَّمَ:    –   ( 284)    وأسٍ رضَِيَ اللََّّ
َ
ادِ بأنِ أ عَنأ شَدَّ

نَ 
َ
ناَ عَبأدُكَ، وَأ

َ
تنَِِ وَأ نأتَ، خَلقَأ

َ
نأتَ رَبِِّّ لَِ إِلََِ إِلَِّ أ

َ
نأ تَقُولَ: اللَّهُمَّ أ

َ
فَارِ أ تِغأ ا  »سَيِّدُ الِِسأ

مَتِكَ   بوُءُ لكََ بنِِعأ
َ
عُوذُ بِكَ مِنأ شََِّ مَا صَنَعأتُ، أ

َ
تَطَعأتُ، أ دِكَ مَا اسأ دِكَ وَوعَأ عََلَ عَهأ

بوُءُ لَ 
َ
، وَأ َّ نأتَ« عََلَ

َ
نوُبَ إِلَِّ أ فِرُ الذُّ فِرأ لِِ، فَإنَِّهُ لَِ يَغأ »وَمَنأ قاَلهََا مِنَ  قَالَ:    كَ بذَِنأبِِ فاَغأ

لِ الْنََّةِ، وَمَنأ قَالهََا مِنَ   هأ
َ
، فَهُوَ مِنأ أ سَِِ نأ يُمأ

َ
مِهِ قَبألَ أ النَّهَارِ مُوقنِاا بِهَا، فَمَاتَ مِنأ يوَأ

لِ الْنََّةِ« اللَّيألِ وهَُوَ مُوقِنٌ بِهَ  هأ
َ
بِحَ، فَهُوَ مِنأ أ نأ يصُأ

َ
  [ رواه البخاري ]   - [  صحيح ]  . ا، فَمَاتَ قَبألَ أ

(284) – Shaddad bin Aws (må Allah vara nöjd med 

honom) berättade att profeten صلى الله عليه وسلم sa: "Det bästa sättet att 

söka förlåtelse är genom att säga: 'Allahumma anta 

Rabbi la ilaha illa ant, khalaqtani wa ana 'abduk, wa ana 

'ala 'ahdika wa wa'dika mas-tata't, a'udhu bika min  sharri 

ma sana't, abu'u laka bini'matika 'alayy, wa abu'u 

bidhanbi, faghfir li fa innahu la yaghfirudh-dhunuba illa 

ant' (Allah! Du är min Herre. Det finns ingen sann gud 



 
  

 
 

466 

utom du. Du har skapat mig och jag är din tjänare. Jag 

fullgör min plikt [gentemot dig] i hopp om belöning, 

enligt min förmåga. Jag söker skydd hos dig för det onda 

jag gjort. Jag erkänner dina välsignelser över mig och jag 

erkänner mina synder. Förlåt mig, för sannerligen 

förlåter ingen synder förutom du).' Han sa: 'Den som 

säger detta under dagen med övertygelse, och dör under 

den dagen innan han trätt in i eftermiddagen, kommer att 

vara bland paradisets invånare. Den som säger detta 

under natten med övertygelse, och dör innan han trätt in 

i morgonen, kommer att vara bland paradisets invånare."  
[Autentisk]  - [Återberättad av al-Bukhari] 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم berättar att det förekommer olika 

formuleringar för att söka förlåtelse, och det bästa och mest 

överlägsna sättet att söka förlåtelse genom är att tjänaren 

säger: "Allahumma anta Rabbi la ilaha illa ant, khalaqtani 

wa ana 'abduk, wa ana 'ala 'ahdika wa wa'dika mas-tata't, 

a'udhu bika min sharri ma sana't, abu'u laka bini'matika 

'alayy, wa abu'u bidhanbi, faghfir li fa innahu la 

yaghfirudh-dhunuba illa ant" (Allah! Du är min Herre. Det 

finns ingen sann gud utom du. Du har skapat mig och jag 

är din tjänare. Jag fullgör min plikt [gentemot dig] i hopp 

om belöning, enligt min förmåga. Jag söker skydd hos dig 

för det onda jag gjort. Jag erkänner dina välsignelser över 



 
  

 
 

467 

mig och jag erkänner mina synder. Förlåt mig därför, för 

sannerligen förlåter ingen synder förutom du)." Tjänaren 

bekräftar följaktligen sin tro på monoteism och Allahs 

enhet inledningsvis, och att Allah är hans Skapare och Gud, 

som ensam förtjänar dyrkan. Han bekräftar även att han ska 

uppfylla det löftet han gav till Allah då han lovade att tro 

på honom och lyda honom, så gott som han kan, eftersom 

tjänaren inte kan tillämpa allt Allah beordrat honom att 

göra, eller tacka Allah för alla välsignelser han har skänkt. 

Och att tjänaren vänder sig till honom och söker hans 

skydd från allt det dåliga som tjänaren utfört. Han bekräftar 

och intygar om de välsignelser Allah har skänkt honom, 

och bekräftar och intygar om sina synder och 

tillkortakommanden. Efter att han sökt sig till Allah på 

detta vis, ber han om sin Herres förlåtelse och att han ska 

skyla hans synder och att han genom sin förlåtelse, 

vänlighet och nåd skonar honom de onda konsekvenser 

synderna medför, eftersom ingen förlåter synd utom han. 

Profeten صلى الله عليه وسلم berättade sedan att detta ska sägas under 

morgon och kväll, eftersom den som säger det på 

morgonen, mellan soluppgång och zenit, med övertygelse 

om dess betydelse och tror på det och dör därefter, kommer 

att träda in i paradiset. Och den som säger detta under 

natten, mellan solnedgång fram till innan solens uppgång, 

och dör därefter, kommer att träda in i paradiset. 



 
  

 
 

468 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Det finns olika sätt att söka Allahs förlåtelse på, 

och vissa formuleringar är bättre än andra.   

2. Tjänaren bör vara mån om att be om Allahs 

förlåtelse genom denna formulering, eftersom 

det är det bästa sättet att söka hans förlåtelse på.  

(5503)  
'Han är Allah, och han är En' och al-Mu'awwidhatayn (al-Falaq och an-Nas)' tre gånger under morgon och kväll. Det kommer att skydda dig mot allt 

لََألةٍَ    –   ( 285)    نَا فِِ  عَن عبدِ الِله بن خُبيَب رضي الله عنه أنه قال: خَرجَأ
لبُُ رسَُولَ الِله صَلىَّ الُله عَليَأهِ وسََلَّمَ؛ يصَُلِِّ لَنَا، قَالَ:   مَطِيَْةٍ وَظُلأمَةٍ شَدِيدَةٍ، نَطأ

فَقَالَ:   تُهُ،  دأرَكأ
َ
« فَأ «،  »قُلأ »قلُأ قَالَ:  شَيأئاا،  قلُأ 

َ
أ فَلمَأ   ،» »قلُأ قَالَ:  ثُمَّ  شَيأئاا،  قلُأ 

َ
أ فَلمَأ   ،

قُولُ؟ قَالَ:  
َ
بِحُ ثلًََثَ  فَقُلأتُ: مَا أ ِ حِيَن تُمأسِِ وَتصُأ أمُعَوِّذَتيَنأ حَدٌ{ وَال

َ
»}قلُأ هُوَ الُله أ

ءٍ«  فِيكَ مِنأ كُُِّ شََأ اتٍ، تكَأ   [ رواه أبو داود والترمذي والنسائي ]   - [  صحيح ]  . مَرَّ

(285) – 'Abdullah bin Khubayb (må Allah vara nöjd med 

honom) sa: "Vi gick ut under en regnig och becksvart natt 

för att be Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم leda oss i bön. När jag hade 

funnit honom sa han: 'Säg!' Jag sa inget. Han sa: 'Säg!' Jag 

sa inget. Han sa: 'Säg!' Jag sa: ”Vad ska jag säga?' Han sa: 

'Säg: 'Han är Allah, och han är En' och al-Mu'awwidhatayn 

(al-Falaq och an-Nas)' tre gånger under morgon och kväll. 

Det kommer att skydda dig mot allt."  [Autentisk]  - [Återberättad 

av Abu Dawud, al-Tirmidhi och an-Nasa'i] 

 



 
  

 
 

469 

Förklaring 

Den ädla följeslagaren 'Abdullah bin Khubayb (må 

Allah vara nöjd med honom) berättade att de begav sig ut 

under en natt med riklig regn som dessutom hade becksvart 

mörker. De sökte Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم då de ville att han 

skulle leda dem i bön, och de fann honom. Profeten صلى الله عليه وسلم sa då 

åt honom att säga, det vill säga att läsa, men han läste inget. 

Profeten صلى الله عليه وسلم upprepade det han sagt, varpå 'Abdullah sa: 

"Allahs sändebud! Vad ska jag läsa?" Profeten صلى الله عليه وسلم sa åt 

honom att läsa suratul-Ikhlas, och al-Mu'awwidhatayn (al-

Falaq och an-Nas),  tre gånger under morgon och kväll, för 

att skyddas mot allt ont och skadligt. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Det är rekommenderat att läsa al-Ikhlas och al-
Mu'awwidhatayn under morgon och kväll 
eftersom detta är ett skydd mot allt ont.   

2. Förträffligheten i att läsa suratul-Ikhlas och al-
Mu'awwidhatayn.  

(6082)  
Det mest älskade talet av Allah är fyra; 'Subhanallah (Allah är fri från brister), Alhamdulillah (lov och pris tillkommer Allah), La ilaha illallah (det finns ingen sann gud utom Allah) och Allahu akbar (Allah är större)'. Det spelar ingen roll med vilken av fraserna du inleder 

عن سَمُرَة بن جندبٍ رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى   –  (286) 
، وَلَِ  الله عليه وسلم:   دُ لِلَِّ مَأ بَعٌ: سُبأحَانَ الِله، وَالْأ رأ

َ
مِ إِلََ الِله أ

حَبُّ الأكََلَ
َ
»أ

تَ«
أ
يِّهِنَّ بدََأ

َ
كَ بأِ ، لَِ يضَُُّ بَُِ كأ

َ
  [رواه مسلم] -[  صحيح] .إِلََِ إلَِِّ الُله، وَالُله أ

(286) – Samurah bin Jundub (må Allah vara nöjd med  

honom) berättade att Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم sa: "Det mest 



 
  

 
 

470 

älskade talet av Allah är fyra; 'Subhanallah (Allah är fri 

från brister), Alhamdulillah (lov och pris tillkommer 

Allah), La ilaha illallah (det finns ingen sann gud utom 

Allah) och Allahu akbar (Allah är större)'. Det spelar 

ingen roll med vilken av fraserna du inleder."  [Autentisk]  - 

[Återberättad av Muslim] 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم berättar att det mest älskade talet av 

Allah är fyra: 

"Subhanallah": Allah är fri från alla former av brister. 

"Alhamdulillah": Allah beskrivs med den yttersta 

perfektionen vilket görs med kärlek och högaktning 

till honom. 

"La ilaha illallah": Det finns ingen värd dyrkan 

utom Allah. 

"Allahu akbar": han är större, väldigare och 

mäktigare än allt. 

För att uppnå denna dygd och belöning måste 

fraserna inte sägas i en viss ordningsföljd. 

Vad vi kan lära oss från hadithen: 

1. Detta visar hur enkelt islam är att praktisera 

då det inte spelar någon roll i vilken ordning 

dessa uttryck sägs.  

(5475)  



 
  

 
 

471 

Den som säger: 'La ilaha illallahu wahdahu la sharika lah, lahul-mulku wa lahul-hamd, wa huwa 'ala kulli shay'in qadir' (Ingen har rätt att dyrkas förutom Allah. Han är den ende och har ingen vid sin sida.  Till honom hör herraväldet och all pris och han är kapabel till allting) tio gånger 

»مَنأ  عن أبِ أيوب رضي الله عنه عن النبِ صلى الله عليه وسلم قال:    –   ( 287)   
ءٍ قَدِيرٌ،   دُ وهَُوَ عََلَ كُُِّ شََأ مَأ أمُلأكُ وَلَُِ الْأ يكَ لَُِ، لَُِ ال دَهُ لَِ شََِ قَالَ: لَِ إِلََِ إِلَِّ الُله وحَأ

مَاعِيلَ«  نأفُسٍ مِنأ وَلَِِ إِسأ
َ
بَعَةَ أ رأ

َ
تَقَ أ عأ

َ
َ مِرَارٍ كََنَ كَمَنأ أ   [ متفق عليه ]   - [  صحيح ]  . عَشْأ

(287) – Abu Ayyub (må Allah vara nöjd med honom) 

berättade att profeten صلى الله عليه وسلم sa: "Den som säger: 'La ilaha 

illallahu wahdahu la sharika lah, lahul-mulku wa 

lahul-hamd, wa huwa 'ala kulli shay'in qadir' (Det finns 

ingen sann gud förutom Allah. Han är den ende och 

har ingen vid sin sida. Till honom hör herraväldet och 

all pris och han är kapabel till allting) tio gånger, får 

samma [i belöning] som den som friger fyra slavar från 

Ismaels avkomma". [Autentisk] - [Al-Bukhari och Muslim] 

Förklaring 

"La ilaha illallahu wahdahu la sharika lah, lahul-

mulku wa lahul-hamd, wa huwa 'ala kulli shay'in qadir' 

(Det finns ingen sann gud utom Allah. Han är en och han 

har ingen vid sin sida. Till honom hör herraväldet och all 

pris och han är kapabel till allting)" betyder att det inte 

finns någon värd dyrkan utom Allah, ensam utan partner, 

och att det enbart är han som äger hela herraväldet till 

fullo, och han är den ende som förtjänar att prisas och 

tackas med kärlek och högaktning, och att han är kapabel 

till precis allting eftersom inget undkommer hans makt. 

Profeten صلى الله عليه وسلم berättar att den som repeterar denna väldiga 



 
  

 
 

472 

åkallan tio gånger under en dag, får samma belöning som 

personen som friger fyra av Ismaels, son till Abraham, 

avkomma från slaveri. Han särskilde Ismaels avkomma 

då de har en högre status än andra. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Detta visar vilken förträfflighet denna åkallan 
har, då den innefattar att Allah är den enda 
som verkligen äger, är fullkomligt kapabel, 
förtjänar att dyrkas och lovprisas.   

2. Den som säger denna åkallan uppnår belöningen 
oavsett om den sägs i följd eller vid olika tillfällen 
under dagen.  

(5517)  
Det finns två fraser som är lätta att uttala med tungan, men väger tungt vågen och är älskade av den Nåderike 

عن أبِ هريرة رضي الله عنه عن النبِ صلى الله عليه وسلم   –  (288) 
إِلََ  قال:   حَبِيبتََانِ  أمِيَزانِ،  ال فِِ  ثقَِيلتََانِ  اللِّسَانِ،  عََلَ  خَفِيفَتَانِ  »كََِمَتَانِ 

دِهِ« َنِ: سُبأحَانَ الِله الأعَظِيمِ، سُبأحَانَ الِله وَبَِِمأ   [متفق عليه] -[ صحيح]  .الرَّحِأ

(288) – Abu Hurayrah (må Allah vara nöjd med honom) 

berättade att profeten صلى الله عليه وسلم sa: "Det finns två fraser som är 

lätta att uttala med tungan, men väger tungt vågen och är 

älskade av den Nåderike: 'Subhanallahi wa bihamdih, 

subhanallahil-'Adhim (Allah är fri från brister och lov  

och pris tillkommer honom, Allah, den Väldige, är fri 

från brister).'"  [Autentisk]  - [Al-Bukhari och Muslim] 



 
  

 
 

473 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم berättade om två fraser en människa 

kan yttra när som helst utan att anstränga sig, men som 

leder till en stor belöning när de vägts på vågskålen 

och är älskade av den Nåderike: 

"Subhanallahi wa bihamdih, subhanallahil-'Adhim 

(Allah är fri från brister och lov och pris tillkommer 

honom, Allah, den Väldige, är fri från brister)". Dessa 

fraser beskriver Allahs storhet och perfektion 

samtidigt som de befäster att Allah är fri från brister. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. De bästa åminnelserna är de som kombinerar 

faktumet att Allah är fri från brister med att 

han förtjänar att prisas.   

2. Detta visar Allahs oerhörda nåd över sina tjänare 

då han belönar en liten handling frikostigt.  

(5507)  
Den som säger: 'Subhanallahi wa bihamdih' (Allah är fri från brister och all lovpris tillkommer honom) hundra gånger under en dag, kommer att få sina synder utplånade, även om de skulle vara som havets skum 

الله عليه   –  (289)  أن رسول الله صلى  الله عنه  أبِ هريرة رضي  عن 
تأ خَطَاياَهُ  وسلم قال:   ةٍ، حُطَّ مٍ مِائةََ مَرَّ دِهِ، فِِ يوَأ »مَنأ قَالَ: سُبأحَانَ الِله وَبَِِمأ

رِ«  َحأ   [متفق عليه] -[ صحيح]  .وَإنِأ كََنتَأ مِثألَ زَبَدِ الْأ

(289) – Abu Hurayrah (må Allah vara nöjd med honom) 

berättade att Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم sa: "Den som säger: 

'Subhanallahi wa bihamdih' (Allah är fri från brister och all  



 
  

 
 

474 

lovpris tillkommer honom) hundra gånger under en dag, 

kommer att få sina synder utplånade, även om de skulle 

vara som havets skum."  [Autentisk]  - [Al-Bukhari och Muslim] 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم berättar att den som säger "Subhanallahi 

wa bihamdih" (Allah är fri från brister och all lovpris 

tillkommer honom) hundra gånger under en dag, kommer 

att få sina synder utplånade och förlåtna, även om de 

skulle vara många och lika mycket som det vita skummet 

som uppstår på havet vid vågor och storm. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Personen som säger detta hundra gånger på en 

dag, oavsett om det sker i följd eller vid flera 

olika tillfällen, uppnår denna belöning.   

2. Tasbih (att säga "Subhanallah"): är att deklarera att 

Allah inte har någon brist. Hamd (som förekommer 

i "wa bihamdih") är att baserat på kärlek och 

högaktning beskriva Allah med att han är fullkomlig. 

3. Synderna som stryks i denna kontext är de 

mindre synderna. Vad gäller de större synderna 

så krävs det att personen ångrar sig för dem.  

(5516)  

 



 
  

 
 

475 

Rening utgör halva tron. Frasen 'Alhamdulillah (Lov ske Allah)' fyller vågen, och frasen 'Subhanallah wal-hamdu lillah' (fri är Allah från brister, och lov ske Allah)' fyller allt mellan himmel och jord 

عن أبِ مالكٍ الْشعريِّ رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى    –  (290) 
أمِيَزانَ، وسَُبأحَانَ  الله عليه وسلم:    ال

ُ
لَْ دُ لِلَِّ تَمأ مَأ يمَانِ، وَالْأ ِ

رُ الْأ هُورُ شَطأ »الطُّ
لََنِ  دُ لِلَِّ تَمأ مَأ  - الِله وَالْأ

ُ
لَْ وأ تَمأ

َ
لًَةُ نوُرٌ،   - أ رأضِ، وَالصَّ

َ مَاوَاتِ وَالْأ َ السَّ مَا بيَنأ
حُجَّ  آنُ  وَالأقُرأ ضِيَاءٌ،   ُ بِأ وَالصَّ برُأهَانٌ،  دَقَةُ  النَّاسِ  وَالصَّ كُُُّ  عَليَأكَ،  وأ 

َ
أ لكََ  ةٌ 

وأ مُوبقُِهَا«
َ
تِقُهَا أ سَهُ فَمُعأ دُو، فَبَايعٌِ نَفأ   [رواه مسلم] -[ صحيح]  .يَغأ

(290) – Abu Malik al-Ash'ari berättade att Allahs 

sändebud صلى الله عليه وسلم sa: "Rening utgör halva tron. Frasen 

'Alhamdulillah (Lov ske Allah)' fyller vågen, och frasen 

'Subhanallah wal-hamdu lillah' (fri är Allah från brister, 

och lov ske Allah)' fyller allt mellan himmel och jord. 

Bön är ljus, välgörenhet är bevis, tålamod är ljussken 

och Koranen är antingen till din fördel eller till din 

nackdel. Alla människor strävar och säljer sig själva; 

antingen frigör de sig eller också förgör de sig."  
[Autentisk]  - [Återberättad av Muslim] 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم berättar att den kroppsliga reningen genom 

större eller mindre tvagning är ett villkor i bönen. Och att 

frasen "Alhamdu lillah (Lov ske Allah)" fyller vågen. 

Frasen innebär att Allah prisas och beskrivs med de 

perfekta egenskaperna, och denna fras kommer att vägas 

på domedagen varpå vågen av goda handlingar fylls. Och 

frasen "Subhanallah wal-hamdu lillah (fri är Allah från 



 
  

 
 

476 

brister, och lov ske Allah)" fyller allt mellan himmel och 

jord. Frasen medför att personen av kärlek och högaktning 

vittnar om att Allah är fri från brister och att han beskrivs 

med de ytterst perfekta beskrivningarna som lämpar hans 

majestät. "Bön är ljus" i tjänarens hjärta, ansikte, grav och 

då han återuppstår. "Välgörenhet är bevis" som tyder på 

den troendes äkta tro, och att han skiljer sig från hycklaren 

som vägrar att ge det då han inte tror på de löften som getts 

gällande det. "Tålamod är ljussken", tålamod innebär att 

hålla tillbaks sig själv från att bli otålig och arg. Detta är ett 

ljus som medför hetta som bränner, likt solens strålar, 

eftersom det är svårt att ha tålamod och kräver att man 

kämpar och har självdisciplin varpå personen fortsätter att 

vara upplyst och vägledd till det rätta. Tålamod sker genom 

att ha tålamod med att lyda Allah, ha tålamod med att inte 

trotsa Allah och att ha tålamod med de katastrofer och 

svårigheter som sker i detta liv. "Och Koranen är antingen 

till din fördel" när den läses och implementeras, "eller till 

din nackdel" när den inte läses eller implementeras. Sedan 

berättade profeten صلى الله عليه وسلم att alla människor strävar genom att 

vakna och bege sig hemifrån för att jobba med diverse 

arbeten. Bland dem finns det de som verkligen lyder Allah 

och på så vis frigör sig från elden, och dem som gör 

motsatsen genom att synda och därför förstör sig själv då 

de träder in i elden. 



 
  

 
 

477 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Renlighet har två former: yttre renlighet som 
uppnås genom tvagning eller dusch, och inre 
renlighet som uppnås genom monoteism, tro 
och goda handlingar.   

2. Vikten av att vara mån om bönerna då de är 
tjänarens ljus i denna värld och på domedagen.   

3. Välgörenhet är ett bevis på sann tro.   

4. Vikten av att praktisera Koranens lära och att tro på 
den så att den blir ett bevis för dig och inte mot dig.   

5. Om en person inte håller sig upptagen med 
dyrkan kommer han att bli upptagen med synder.   

6. Varje människa kommer oundvikligen att sträva 
efter något; antingen frigör han sig själv med 
lydnad till Allah eller förstör den genom synder.   

7. Att ha tålamod är mödosamt och kräver därför 
uthållighet och hopp om Allahs belöning.  

(65004)  
Att jag säger: 'Subhanallah (Allah är fri från brister), Alhamdulillah (lov och pris tillkommer Allah), La ilaha illallah (det finns ingen sann gud utom Allah), Allahu akbar (Allah är större)', håller jag mer kärt än allt som solen stiger upp över  

عن أبِ هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه   –  (291) 
حَبُّ  وسلم:  

َ
، أ بَُِ كأ

َ
، وَلَِ إِلََِ إلَِِّ الُله، وَالُله أ دُ لِلَِّ مَأ قُولَ: سُبأحَانَ الِله، وَالْأ

َ
نأ أ

َ
»لَْ

مأسُ« ا طَلعََتأ عَليَأهِ الشَّ   [رواه مسلم] -[ صحيح]  .إِلََِّ مِمَّ

(291) – Abu Hurayrah (må Allah vara nöjd med honom) 

berättade att Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم sa: "Att jag säger:  



 
  

 
 

478 

'Subhanallah (Allah är fri från brister), Alhamdulillah 

(lov och pris tillkommer Allah), La ilaha illallah (det 

finns ingen sann gud utom Allah), Allahu akbar (Allah 

är större)', håller jag mer kärt än allt som solen stiger upp 

över."  [Autentisk]  - [Återberättad av Muslim] 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم berättar att åminnelsen av Allah, 

genom dessa fraser, är bättre än hela denna värld och 

allt den innehåller. Dessa fraser är: 

"Subhanallah": Att upphöja Allah över alla defekter. 

"Alhamdulillah": Att prisa Allah för hans perfekta 

egenskaper utifrån kärlek och högaktning. 

"La ilaha illallah": Ingen förtjänar att dyrkas utom Allah. 

"Allahu akbar": Allah är större och väldigare än allting. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Det är uppmanat att minnas Allah, och det är 

mer kärt än allt som solen stiger upp över.   

2. Det är uppmanat att minnas honom mycket 

och ofta, då det medför en väldig belöning.   

3. Den världsliga glädjen är kortvarig, och dess 

njutningar är övergående.  

(6211)  



 
  

 
 

479 

Den bästa åminnelsen är 'La ilaha illallah' (det finns ingen sann gud utom Allah) och den bästa tillbedjan är 'alhamdulillah' (all tacksamhet tillkommer Allah) 

عن جابر رضي الله عنه قال: سمعت رسول الله صلى الله عليه    –  (292) 
«وسلم يقول:   دُ لِلَِّ مَأ عََءِ: الْأ فأضَلُ الُِّ

َ
رِ: لَِ إِلََِ إلَِِّ الُله، وَأ كأ فأضَلُ الذِّ

َ
[  حسن] .»أ

  [رواه الترمذي والنسائي في الكبرى وابن ماجه] -

(292) – Jabir (må Allah vara nöjd med honom) sa att han hörde 

Allahs sändebud  säga: "Den bästa åminnelsen är 'La ilaha 

illallah' (det finns ingen sann gud utom Allah) och den bästa 

tillbedjan är 'alhamdulillah' (all tacksamhet tillkommer Allah)".  
[Godtagbar]  - [Återberättad av al-Tirmidhi, an-Nasa'i i al-Kubra och Ahmad] 

Förklaring:  

Profeten  informerar oss om att den bästa åminnelsen 

är "La ilaha illallah", vilket betyder att det inte finns någon 

som dyrkas i sanning utom Allah. Den bästa tillbedjan är 

"alhamdulillah", som är ett erkännande av att det är Allah 

som skänker alla välsignelser och att det är han som har 

den perfekta och vackra beskrivningen. 

Vad vi kan lära oss från hadithen: 

1. Detta är en uppmaning att minnas Allah, ofta, 

genom monoteismens uttryck, och att tillbe 

honom genom att prisa honom.  

(3567)  

 



 
  

 
 

480 

Den som slår sig ned på en plats och säger: 'A'udhu bi kalimatillahit-tammati min sharri ma khalaq' (Jag söker skydd via Allahs fulländade ord mot det onda som han har skapat), kommer 
inte att skadas av något så länge han vistas på den platsen 

: سَمِعأتُ رسَُولَ الِله صَلىَّ الُله    –   ( 293)    لمَِيَّةَ قَالتأ لةََ بنِأتَ حَكِيمٍ السُّ عن خَوأ
اتِ مِنأ شََِّ  عَليَأهِ وسََلَّمَ يَقُولُ:   عُوذُ بكَِلِمَاتِ الِله التَّامَّ

َ
لِا ثُمَّ قَالَ: أ ِ

»مَنأ نزََلَ مَنْأ
لِِِ ذَلكَِ«  ِ

لَ مِنأ مَنْأ تََِ ءٌ حَتََّّ يرَأ هُ شََأ   [ رواه مسلم ]   - [  صحيح ]  . مَا خَلقََ، لمَأ يضََُّ

(293) – Khawlah bint Hakim (må Allah vara nöjd med 

henne) berättade att hon hörde Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم säga: 

"Den som slår sig ned på en plats och säger: 'A'udhu bi 

kalimatillahit-tammati min sharri ma khalaq' (Jag söker 

skydd via Allahs fulländade ord mot det onda som han 

har skapat), kommer inte att skadas av något så länge han 

vistas på den platsen."  [Autentisk]  - [Återberättad av Muslim] 

Förklaring  

Profeten صلى الله عليه وسلم förklarar för sitt samfund hur de ska söka 

skydd hos Allah på ett effektivt sätt. Detta kommer att 

hindra all skada en människa fruktar, då hon slår sig ner 

på någon plats. Denna plats kan vara under resa, nöjestur 

eller likande. Under dessa situationer ska hon söka skydd 

via Allahs perfekta ord som är fulländade i dess godhet, 

välsignelse och nytta, orden som inte har någon defekt 

eller brist. Via dessa söker hon skydd mot varje skadlig 

varelse. Följaktligen kommer hon att vara skyddad så 

länge hon befinner sig på den platsen. 



 
  

 
 

481 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Att söka skydd hos Allah är en form av dyrkan, och 
kan göras genom Allahs namn och egenskaper.   

2. Det är tillåtet att söka skydd genom Allahs namn 
då dessa namn inkluderar hans egenskaper. Att 
söka skydd hos någon skapelse är däremot inte 
tillåtet då det är en form av avgudadyrkan.   

3. Hadithen visar vilken dygd och välsignelse 
denna åkallan har.   

4. Att säga diverse åkallan är en anledning till att 
tjänaren är skyddad från eventuell ondska.   

5. Det är inte tillåtet att söka skydd hos andra än 
Allah, som att söka det från jinner, magiker, 
lögnare och liknande.   

6. Det är föreskrivet att säga denna åkallan för 
den som slår sig ner på någon plats, oavsett om 
det är under resa eller inte.  

(5932)  
Om någon av er träder in i moskén ska han säga: 'Allahumma-ftah li abwaba rahmatik' (Allah! Öppna upp portarna för mig till din barmhärtighet). När han träder ut ska han säga: 'Allahumma inni as'aluka min fadlik' (Allah! Jag ber dig om din godhet) 

وأ عَنأ  عَنأ    –   ( 294)   
َ
بِِ حَُِيأدٍ أ

َ
سَيأدٍ قاَلَ: قاَلَ رسَُولُ الِله صَلىَّ الُله عَليَأهِ  أ

ُ
بِِ أ

َ
أ

َتِكَ، وَإذَِا  وسََلَّمَ:  بأوَابَ رحَِأ
َ
تحَأ لِِ أ جِدَ فلَأيَقُلِ: اللَّهُمَّ افأ أمَسأ حَدُكُمُ ال

َ
»إذَِا دَخَلَ أ

لِكَ«  لكَُ مِنأ فَضأ
َ
أ سأ

َ
  [ رواه مسلم ]   - [  صحيح ]  . خَرَجَ فَلأيقَُلِ: اللَّهُمَّ إنِِِّ أ

(294) – Abu Humayd eller Abu Usayd berättade att 

Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم sa: "Om någon av er träder in i 



 
  

 
 

482 

moskén ska han säga: 'Allahumma-ftah li abwaba 

rahmatik' (Allah! Öppna upp portarna för mig till din 

barmhärtighet). När han träder ut ska han säga: 

'Allahumma inni as'aluka min fadlik' (Allah! Jag ber 

dig om din godhet)." [Autentisk] - [Återberättad av Muslim] 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم lär sitt samfund den åkallan som sägs vid 

inträde i moskén: "Allahummaf-tah li abwaba rahmatik" 

(Allah! Öppna upp portarna för mig till din barmhärtighet). 

Han ber alltså Allah att underlätta det som leder till hans 

nåd. Vid utträde från moskén sägs: "Allahumma inni 

as'aluka min fadlik" (Allah! Jag ber dig om din godhet). 

Han ber Allah om hans godhet och att han skänker honom 

ännu mer välsignelser genom tillåtet uppehälle. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Det är rekommenderat att säga dessa åkallan 

när man går in i moskén och går ut från den.   

2. Barmhärtighet nämns vid inträde, och godhet 

vid utträde. Anledningen är att den som träder 

in i moskén sysselsätter sig med att göra det 

som för honom närmre Allah och hans paradis, 

det som då är passande är att barmhärtighet 

omnämns. Vad gäller utträdet så beger han sig 



 
  

 
 

483 

ut för att söka Allahs godhet och uppehälle, 

varpå det passande är att godhet omnämns.   

3. Dessa olika sorters åkallan sägs när en person 

vill träda in i moskén och när han vill träda ut 

från den.  

(65092)  
När mannen kommer hem och nämner Allah när han träder in och när han äter, säger Satan: 'Ni har varken någon övernattningsplats eller middag 

نَّهُ سَمِعَ النَّبَِِّ صَلىَّ الُله   –  (295) 
َ
عَنأ جَابرِِ بأنِ عَبأدِ الِله رضي الله عنهما أ

يَقُولُ:   وسََلَّمَ  وعَِنأدَ  عَليَأهِ  دُخُولِِِ  عِنأدَ  الَله  فَذَكَرَ  بيَأتَهُ،  الرَّجُلُ  دَخَلَ  »إذَِا 
كُرِ الَله   ، وَلَِ عَشَاءَ، وَإذَِا دَخَلَ، فَلمَأ يذَأ يأطَانُ: لَِ مَبِيتَ لكَُمأ طَعَامِهِ، قَالَ الشَّ

أمَبِيتَ، وَإذَِا لمَأ يَ  تمُُ ال دأرَكأ
َ
يأطَانُ: أ ، قَالَ الشَّ كُرِ الَله عِنأدَ طَعَامِهِ،  عِنأدَ دُخُولِِِ ذأ

أمَبِيتَ وَالأعَشَاءَ« تُمُ ال دأرَكأ
َ
  [رواه مسلم] -[ صحيح]  .قَالَ: أ

(295) – Jabir bin 'Abdillah (må Allah vara nöjd med 

honom) berättade att han hörde profeten صلى الله عليه وسلم säga: "När 

mannen kommer hem och nämner Allah när han 

träder in och när han äter, säger Satan: 'Ni har varken 

någon övernattningsplats eller middag.' Om han 

däremot träder in utan att nämna Allah, säger Satan: 

'Ni har funnit en övernattningsplats.' Och om han inte 

nämner Allah när han ska äta, säger han: 'Ni har funnit 

en övernattningsplats  och middag.'"  [Autentisk]  - 

[Återberättad av Muslim] 



 
  

 
 

484 

Förklaring 

Profeten صلى الله عليه وسلم beordrade oss att nämna Allahs namn 

när vi träder in i huset och innan vi äter en måltid. Om 

Allah nämns genom att säga "Bismillah" (I Allahs 

namn) vid inträde till huset och innan måltiden förtärs, 

säger Satan till sina medhjälpare: "Ni har ingen 

övernattningsplats eller middag i detta hus vars ägare 

har skyddats från er genom att nämna Allah." Om han 

däremot träder in i sitt hus utan att nämna Allah och 

inte heller nämner honom när man ska äta, underrättar 

Satan sina medhjälpare om att de har funnit en 

övernattningsplats och middag i detta hus. 

Vad vi kan lära oss från hadithen 

1. Det är rekommenderat att nämna Allahs namn 
när man går in i hus och när man ska äta, eftersom 
Satan spenderar natten i hus, och äter från husets 
mat om man inte nämner Allahs namn i det.   

2. Satan observerar ständigt människans handlingar i 
allt hon gör. Om hon försummar att minnas Allah tar 
han tillfället i akt och uppnår det han vill från henne.   

3. Att nämna Allah förvisar Satan.   

4. Varje djävul har följare och medhjälpare som 
hyllar hans ord och följer hans beordring.  

(3037)  
 



 

485 

Innehåll 

Inledning ........................................................................................ 2 

Handlingar bedöms enbart efter avsikter, och var och en tillräknas 

enbart det han har avsett .............................................................. 4 

Den som innoverar något i vår angelägenhet (islam) som inte 

tillhör den ska få det avvisat .......................................................... 6 

'Islam innebär att du bekänner att ingen sann gud finns förutom 

Allah och att Muhammed är Allahs sändebud, att du utför bönen, 

ger allmosa, fastar under Ramadan och vallfärdar till huset, om du 

har medel till det ........................................................................... 7 

Islam har byggts på fem ............................................................... 13 

'Allahs rättighet över tjänarna är att de dyrkar honom och inte 

sätter någon vid hans sida. Tjänarnas rättighet över Allah är att han 

inte straffar den som inte sätter någon vid hans sida ................. 15 

Ingen vittnar om att det inte finns någon sann gud utom Allah, och 

att Muhammed är Allahs sändebud, uppriktigt från sitt hjärta 

förutom att Allah skonar honom från elden ................................ 18 

Den som säger 'La ilaha illallah' (det finns ingen sann gud utom 

Allah), och förnekar det som dyrkas vid Allahs sida, får sin 

egendom och sitt blod skyddat, och hans räkenskap är hos Allah

 ..................................................................................................... 21 

Den som dör utan att sätta något vid Allahs sida kommer att 

komma in i paradiset, och den som dör medan han sätter något 

vid Allahs sida kommer att träda in i elden.'................................ 22 

Den som dör när han har tillbett någon han jämställer med Allah 

hamnar i elden ............................................................................. 24 



 

486 

Du kommer att komma till ett folk från Bokens anhängare. Låt det 

första som du kallar dem till vara att det inte finns någon sann gud 

utom Allah, och att Muhammed är Allahs sändebud .................. 25 

Den lyckligaste som får erhålla min medling är den som uppriktigt 

från hjärtat säger att det inte finns någon sann gud utom Allah . 28 

Tron består av över sjuttio - eller sextio - delar. Dess bästa del är 

orden 'Det finns ingen sann gud utom Allah', och dess lägsta del är 

att avlägsna något skadligt från vägen ......................................... 30 

Jag frågade profeten صلى الله عليه وسلم   'Vilken synd är störst i Allahs ögon?' Han 

sa  'Att du sätter en like jämte Allah, när det är han som har skapat 

dig ................................................................................................ 31 

Jag är självtillräcklig och inte i behov av något som helst 

partnerskap. Den som gör en handling vari han avgudar någon 

annan med Mig, ska Jag lämna både honom och hans avguderi 33 

Hela mitt samfund ska träda in i paradiset utom de som vägrar . 34 

Gå inte till överdrift i prisandet av mig likasom de kristna har gått 

till överdrift med Marias son. Jag är endast en tjänare. Säg därför 

'Allahs tjänare och sändebud....................................................... 36 

Ingen av er tror förrän han älskar mig mer än sin far, sin son och 

alla andra människor ................................................................... 37 

Fråga mig inte om sådant som jag har lämnat outtalat. De som 

levde innan er gick under på grund av deras många frågor och 

deras meningsskiljaktigheter med sina profeter ......................... 39 

Berätta vidare från mig, även om det bara är en vers. Återberätta 

det israeliterna har sagt, det är inga problem med det. Den som 

avsiktligt ljuger om mig ska förbereda sin plats i elden ............... 42 

Måhända att en man nås av en Hadith från mig varpå han, lutande 

på sin soffa, säger  'Mellan oss och er är Allahs Bok ................... 44 



 

487 

Allah har förbannat judarna och de kristna eftersom de gjorde sina 

profeters gravar till böneplatser .................................................. 46 

Allah! Gör inte min grav till något som dyrkas ............................ 47 

Gör inte era hem till gravar och gör inte min grav till en plats som 

besöks regelbundet. Be för att jag ska hyllas (av Allah), för er bön 

når mig var ni än är ...................................................................... 49 

'När en rättfärdig tjänare – eller en rättfärdig man – dör bland 

detta folk, bygger de en böneplats över hans grav ...................... 50 

'Jag avsvär mig inför Allah från att ha någon av er ska vara min nära 

vän som jag älskar mest. Allah har tagit mig till den tjänaren som 

Han älskar mest, liksom Han har tagit Abraham till den tjänaren 

som Han älskade mest ................................................................. 52 

'Ska jag inte skicka iväg dig på ett uppdrag som Allahs sändebud 

 skickade iväg mig på? Lämna varken en bild utan att du förstör صلى الله عليه وسلم

den eller en upphöjd grav utan att du jämnar ut den.' ............... 54 

Omen är avguderi, omen är avguderi, omen är avguderi - tre 

gånger". Det finns ingen av oss som inte upplever det, men Allah 

tar bort det genom att man sätter sin lit till Allah ....................... 56 

Den som tror på omen eller ber om omen, spår eller ber om 

spådom, trollar eller ber om trolldom ......................................... 57 

Det finns varken smitta eller omen, men tycker jag om optimism." 

De sa  "Vad är optimism?" Han sa  "Ett gott ord ......................... 59 

'Vet ni vad er Herre sa?' De svarade  ”Allah och hans sändebud vet 

bättre.' Profeten صلى الله عليه وسلم sa  'Allah sa  ”Några av mina tjänare har gått 

morgonen till mötes i form av att tro på mig, och somliga i form av 

att begå otro ................................................................................ 61 

'Den som hänger en amulett har begått avguderi.' ..................... 64 



 

488 

Exorcism, amuletter och kärleksmagi är helt säkert avguderi ..... 65 

Den som går till en siare och frågar honom något, får inte sin bön 

accepterad på fyrtio nätter .......................................................... 68 

'Den som svär vid andra än Allah har begått otro eller 

avgudadyrkan' .............................................................................. 69 

Vid Allah! Om Allah vill, svär jag en ed, och sedan inser jag att 

något annat är bättre, så bryter jag min ed och sonar för det, och 

gör det som är bättre.' ................................................................. 71 

Säg inte  'Det är som Allah och den och den vill'. Säg i stället  'Det 

är som Allah vill, och sedan som den och den vill.' ..................... 73 

Det jag fruktar mest för er är mindre avguderi." De sa  "Allahs 

sändebud! Vad är mindre avguderi?" Han sa  ”Ögontjäneri........ 75 

Sitt inte på gravar, och be inte mot dem ..................................... 76 

Änglar närvarar inte med ett sällskap där det finns en hund eller 

en bjällra ...................................................................................... 77 

Satan kommer till någon av er och säger  'Vem skapade det och 

det, vem skapade det och det?' tills han säger  'Vem skapade din 

Herre?'. Om en person upplever detta ska han söka skydd hos 

Allah och avstå från det ............................................................... 79 

Den som visar fientlighet mot min troende och gudfruktiga tjänare 

kommer jag att förklara krig mot. Min tjänare närmar sig inte mig 

med något jag älskar som med det som jag har ålagt honom ..... 80 

Jag beordrar er att frukta Allah, och att lyssna och lyda [till ledaren] 

även om det så skulle vara en abessinsk slav. Efter mig kommer ni 

att se att se mycket splittring. Håll därför fast vid min Sunnah och 

de renläriga och vägledda kalifernas Sunnah .............................. 84 



 

489 

Den som frångår lydnad [till ledaren] och skiljer sig från [den 

muslimska] gemenskapen och dör, kommer att dö den hedniska 

tidens död .................................................................................... 86 

Det finns ingen som Allah sätter i en auktoritetsposition, som 

sedan dör den dagen han dör medan han lurar de som står under 

hans auktoritet, förutom att Allah kommer att förbjuda paradiset 

för honom .................................................................................... 89 

Ni kommer att ha ledare [som gör vissa goda handlingar] som ni 

accepterar, [och som gör andra dåliga handlingar] som ni 

fördömer. Den som accepterar [de goda handlingarna] blir 

rentvådd, och den som fördömer [de dåliga handlingarna] har 

skonats. [Problemet är] han som behagas och följer .................. 90 

Det kommer att uppstå förtur (för vissa över andra), och frågor 

som ni kommer att fördöma." De sa  "Allahs sändebud! Vad råder 

du oss (att göra vid sådana tillfällen)?" Han sa  "Uppfyll er 

skyldighet, och be Allah om er rättighet ...................................... 92 

Alla är ni herdar, och alla ansvarar ni för er flock ........................ 94 

Allah! Den som får något ansvarsområde över mitt samfund och 

sedan behandlar dem skoningslöst så behandla honom 

skoningslöst. Den som får något ansvarsområde över mitt 

samfund och sedan behandlar dem vänligt så var vänlig mot 

honom .......................................................................................... 96 

Religionen är uppriktighet ........................................................... 97 

Om du ser dem som följer det som är mindre klart, så är det dem 

som Allah har omnämnt, akta er därför för dem! ..................... 100 

Den av er som ser något orätt skall ändra på det med handen. 

Klarar han inte av det, gör han det med munnen. Klarar han inte 



 

490 

av det, gör han det med hjärtat och det är det svagaste av tron

 ................................................................................................... 104 

Liknelsen av den som håller sig till Allahs gränser och den som 

överträder dem är som liknelsen av ett folk som gick ombord på 

ett skepp efter att ha kastat lott. Några av dem befann sig på dess 

övre däck, och andra befann sig på dess nedre däck ................ 106 

Den som kallar till vägledning får samma belöning som den som 

tar efter honom, utan att det förringar deras belöningar det minsta

 ................................................................................................... 109 

Den som hänvisar till en god handling får samma belöning som 

personen som utför den ............................................................ 110 

Vid Allah! Om Allah vägleder en enda man genom dig, är det bättre 

för dig än att ha röda kameler.' .................................................. 112 

Den som efterliknar ett folk tillhör dem .................................... 115 

En person har samma religion som sin vän. Låt därför var och en 

noga tänka på vem han tar till vän ............................................. 117 

Denna angelägenhet kommer definitivt att nå så långt som natten 

och dagen når. Allah kommer att föra in denna religion i alla hus 

gjorda av lera eller päls .............................................................. 118 

Jag svär vid honom i vars hand min själ vilar i, att det varken finns 

en jude eller en kristen från det här samfundet som hör talas om 

mig, och därefter dör utan att ha trott på det som jag har blivit 

sänd med, utan att han hamnar i elden .................................... 120 

'Människor! Akta er för att extremism i religionen. Det enda som 

förgjorde de före er, var extremism i religionen.' ...................... 121 

De som går till överdrift ............................................................. 123 



 

491 

Judarna är dem som har drabbats av Allahs vrede, och de vilsna är 

de kristna ................................................................................... 124 

Allah bestämde skapelsernas öden femtiotusen år................... 125 

Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم - den sannfärdige och den besannade - sa 

följande till oss  'Var och en av er [har varit] en droppe som samlats 

i sin moders sköte under fyrtio dagar och fyrtio nätter ............. 127 

Paradiset är närmre er än vad någons skosnöre är, och elden likaså

 ................................................................................................... 130 

Elden är omringad av lustar, och paradiset är omringat av 

svårigheter ................................................................................. 131 

Efter att Allah skapade paradiset och elden, skickade han Gabriel 

(frid vare med honom) ............................................................... 132 

Elden ni använder är en sjuttiondel av helvetes eld .................. 135 

Allah kommer att ta jorden i sitt grepp, rulla ihop himlarna i sin 

högra hand och sedan säga  'Jag är Kungen! Var är jordens kungar?'

 ................................................................................................... 136 

''A’ishah! Människorna som får det strängaste straffet på 

domedagen är de som utmanar Allahs skapelse.' ..................... 137 

Jag svär vid den vars hand min själv vilar i, att Jesus, Marias son, 

snart kommer att stiga ned till er, som en rättvis domare. Han 

kommer att förstöra kors, döda grisar och upphäva skyddskatten. 

Pengar kommer att finnas i överflöd, till den grad att ingen vill ta 

emot dem .................................................................................. 139 

Säg  'Det finns ingen sann gud utom Allah', och jag kommer att 

vittna åt dig på domedagen ....................................................... 141 

Min damm är en månadslång färd (lång som bred). Dess vatten är 

vitare än mjölk och dess doft är ljuvligare än mysk ................... 143 



 

492 

Döden kommer att föras fram i form av ett svartvitt får ........... 144 

Om ni hade förlitat er på Allah, som sig bör, hade han försörjt er 

likaså han försörjer fåglarna. De flyger ut med tomma magar och 

återvänder med fulla magar ...................................................... 146 

Den ridande ska hälsa på den gående, den gående ska hälsa på den 

sittande, de som är få i antal ska hälsa på de som är fler i antal

 ................................................................................................... 148 

Mina tjänare, jag har förbjudit förtryck för mig själv och jag har 

förbjudit det mellan er, förtryck därför inte varandra ............... 149 

Akta er för orättvisa, eftersom orättvisa kommer att omvandlas till 

mörker på domedagen. Akta er även för girighet, eftersom girighet 

förgjorde dem som levde innan er ............................................ 154 

Allah ger den orättvise tidsfrist, men när han väl straffar honom 

släpper han inte taget om honom ............................................. 155 

Allah för in alla goda och onda gärningar i en bok." Sedan 

förklarade han detta  "Om någon har för avsikt att göra en god 

gärning men inte utför den, skriver Allah att han betraktar den som 

en fullständig god gärning, och om han har för avsikt att göra den 

och även utför den skriver Allah att han betraktar den som tio goda 

gärningar, eller upp till sjuhundra gånger så mycket och flerfalt 

mer. Och om någon har för avsikt att göra en ond gärning men inte 

utför den, skriver Allah att han betraktar den som en fullständig 

god gärning, och om han har för avsikt att göra den och utför den, 

så skriver Allah in den som en enda ond gärning ...................... 157 

Den som gör gott som muslim kommer inte att straffas för det den 

gjorde innan han blev muslim, och den som gör ont som muslim 

kommer att straffas för sina tidigare och senare (dåliga handlingar)

 ................................................................................................... 159 



 

493 

'Det du säger och kallar till är säkerligen bra, men kan du berätta 

om det finns någon botgörelse för de vi tidigare har gjort? ...... 161 

'Du har konverterat till islam utifrån den godhet som du har gjort.'

 ................................................................................................... 163 

Allah kommer inte att beröva den troende på någon god handling. 

Han kommer att ges för den i detta liv och belönas för den i nästa 

liv ............................................................................................... 164 

'Adams barn! Så länge du ber till mig och hoppas på min nåd, 

förlåter jag dig oavsett vad du har gjort, och det bekymrar mig inte

 ................................................................................................... 165 

En tjänare begick en synd och sa sedan  'Allah! Förlåt min synd

 ................................................................................................... 168 

'Det finns inte en person som begår en synd, sedan reser han sig 

upp och renar sig och ber, och därefter ber Allah om förlåtelse, 

utan att Allah förlåter honom .................................................... 171 

Allah sträcker ut sin hand på natten för att den som har syndat på 

dagen ska visa ånger, och han sträcker ut sin hand på dagen för att 

den som har syndat på natten ska visa ånger, fram till dess att solen 

går upp från väst ........................................................................ 172 

Vår Herre stiger ner till den lägsta himlen varje natt då den sista 

tredjedelen av natten återstår ................................................... 174 

Det tillåtna är tydligt och det otillåtna är tydligt ....................... 175 

'Unge pojke! Jag ska lära dig några fraser. Bevara Allah och Allah 

ska bevara dig. Bevara Allah och du ska finna honom framför dig. 

Om du ska fråga, fråga Allah. Om du ska be om hjälp, be Allah om 

hjälp ........................................................................................... 177 



 

494 

Berätta för mig om något i islam som jag sedan inte behöver fråga 

någon annan om.' Han sa  'Säg  'Jag tror på Allah', och var därefter 

stabil (på det).' ........................................................................... 180 

De troende i sin ömsesidiga kärlek, barmhärtighet och medkänsla 

är likt en enda kropp; om en kroppsdel värker, lider resten av 

kroppen av feber och sömnlöshet ............................................. 181 

Om en person tvår sig och gör det ordentligt, kommer hans synder 

lämna hans kropp till den grad att de även försvinner under hans 

naglar ......................................................................................... 182 

När ni ska utföra era behov, vänd er inte mot Kaba och vänd inte 

ryggen till den, utan vänd er istället österut eller västerut ....... 184 

Ingen av er bör hålla sitt könsorgan med sin högra hand när han 

urinerar, inte heller rengöra sig själv från avföring med sin högra 

hand, eller andas in i kärlet han dricker från ............................. 185 

Allah accepterar inte någon av era böner efter att hans tvagning 

har brutits, förrän han tvagar sig ............................................... 186 

Att en man tvagade sig, men missade att tvätta vad som motsvarar 

en nagel av sin fot. Profeten صلى الله عليه وسلم såg detta, varpå han sa  'Gå tillbaka 

och två dig väl.' .......................................................................... 187 

'Passa er så inte era hälar leder er till helvetets eld! Se till att ni 

fullbordar tvagningen.' .............................................................. 190 

Profeten صلى الله عليه وسلم brukade tvaga sig inför varje bön ........................... 192 

Profeten صلى الله عليه وسلم tvagade varje kroppsdel en gång vardera .............. 193 

Profeten صلى الله عليه وسلم tvagade varje kroppsdel två gånger vardera .......... 194 

Den som tvår sig på liknande sätt som min tvagning och sedan ber 

två böneenheter, fokuserad utan att tänka på något annat, Allah 

kommer att förlåta hans tidigare synder ................................... 195 



 

495 

Den som tvagar sig ska fräsa ut vatten ur näsan, och den som 

torkar sig ska göra det ett udda antal gånger ............................ 198 

De straffas säkerligen, men de straffas inte för något allvarligt. En 

av dem skyddade inte sig mot urin, och den andre gick omkring 

och skvallrade ............................................................................ 200 

Innan profeten صلى الله عليه وسلم klev in på toaletten brukade han säga  

'Allahumma inna a'udhu bika minal-khubuthi wal-khaba´ith' 

(Allah! Jag söker skydd hos dig mot de manliga och kvinnliga 

djävlarna) ................................................................................... 202 

Siwak renar munnen och behagar Herren ................................. 203 

Profeten صلى الله عليه وسلم brukade rengöra sin mun med Siwak när han steg upp 

på natten .................................................................................... 204 

Varje muslim är skyldig att utföra den större tvagningen en gång i 

veckan; då ska han tvätta sitt huvud och sin kropp ................... 205 

Fem saker räknas till det naturliga tillståndet  omskärelse, att 

avlägsna könshåret, att klippa mustaschen, att klippa naglarna, 

och att avlägsna håret i armhålan ............................................. 206 

Jag var en person som ständigt utsöndrade försats. Jag skämdes 

för att fråga profeten صلى الله عليه وسلم med hänsyn till hans dotters position 

[som min fru]. Därför sa jag åt al-Miqdad att fråga honom om 

detta. Han صلى الله عليه وسلم svarade  'Han ska tvätta sitt könsorgan och tvaga sig

 ................................................................................................... 208 

När Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم utförde Ghusl (större tvagningen) efter 

samlag sköljde han först händerna. Därefter tvagade han sig så 

som han tvagade sig inför bönen. Sedan tvättade han sig ........ 210 

'Det hade räckt om du hade gjort så här', och slog med sina 

handflator i marken en gång, strök vänster hand över den högra, 

strök sina händers ovansida och strök sitt ansikte .................... 212 



 

496 

Låt dem vara. Jag tog på mig dem i ett rent tillstånd ................ 214 

det där en ven. Håll dig borta från bönen i det antalet dagar som 

du brukade ha menstruation under, tvätta dig därefter och be 216 

Om någon av er känner något i magen och tvekar ifall något har 

kommit ut ur honom eller inte, ska han inte lämna moskén förrän 

han hör ett ljud eller känner en odör ........................................ 218 

Om en hund dricker ur något av era kärl, ska det tvättas sju gånger

 ................................................................................................... 219 

Om bönekallaren säger  'Allahu akbar, Allahu akbar' (Allah är 

större, Allah är större), och någon av er svarar  'Allahu akbar, 

Allahu akbar' (Allah är större, Allah är större) ........................... 220 

När ni hör böneutroparen ska ni upprepa det han säger. Hylla mig 

sedan ......................................................................................... 223 

Han som, efter han hört bönekallet, säger  'Ash-hadu an la ilaha 

illallah, wahdahu la sharika lah, wa ash-hadu anna Muhammadan 

'abduhu wa rasuluh. Raditu billahi Rabba, wa bi Muhammadin 

rassla, wa bil-islami dina' (Jag bär vittne att det inte finns någon 

sann gud utom Allah, ensam utan partner, och att Muhammed är 

Allahs tjänare och sändebud. Jag är nöjd med Allah som Herre, 

Muhammed som sändebud, och islam som religion) - kommer att 

få sin synd förlåten ..................................................................... 226 

Hör du böneropet?' Varpå den blinda mannen svarade jakande. Då 

sa han صلى الله عليه وسلم   'Besvara det då.' ....................................................... 227 

Tror ni att en person hade haft någon smuts på sig om han hade 

haft en flod utanför sin dörr som han badade i fem gånger om 

dagen? ....................................................................................... 229 

om vilken handling Allah älskar mest. Han svarade  'Att be i dess 

bestämda tid.' Jag sa  'Vilken därefter?' Han svarade  'Att vara god 



 

497 

mot föräldrarna.' Jag sa  'Vilken därefter?' Han svarade  'Att kämpa 

för Allahs sak .............................................................................. 230 

Om en muslim förrättar en obligatorisk bön varpå han utför dess 

tvagning, koncentration och Ruku' väl, kommer den att stryka bort 

hans synder innan den, så länge han inte har gjort stora synder. 

Detta gäller livet ut .................................................................... 231 

De fem (dagliga) bönerna, en fredag till en annan fredag, och en 

ramadan till en annan ramadan stryker bort synder som 

förekommer däremellan så länge de större synderna undviks . 233 

Beordra era barn att förrätta bönen när de är sju år, och aga dem 

om de inte gör det när de är tio år, och skilj deras sovplatser åt

 ................................................................................................... 234 

Allah sa  'Jag har fördelat bönen mellan mig och min tjänare i två 

delar. En del är till mig och en del är till min tjänare – och min 

tjänare får det han ber om ........................................................ 236 

Pakten mellan oss och dem är bönen; den som lämnar den har 

följaktligen begått otro .............................................................. 239 

Det som står mellan en person att hamna i polyteism och otro är 

att han lämnar bönen ................................................................ 240 

Bilal! Säg Iqamah (det andra böneutropet precis innan bön), låt oss 

finna ro genom det .................................................................... 241 

Allah! Avlägsna mina synder från mig så som du avlägsnat öst från 

väst ............................................................................................. 242 

Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم brukade lyfta sina händer upp till höjd med 

sina axlar när han inledde bönen, ............................................. 244 

Den som inte läser bokens inledning har ingen bön ................. 246 



 

498 

Vid han vars hand min själ vilar i! Jag är den bland er vars bön liknar 

Allahs sändebuds bön mest. Detta var hans bön tills han lämnade 

denna värld.' .............................................................................. 247 

Jag har blivit beordrad att göra Sujud på sju kroppsdelar ......... 249 

Den tidpunkt då Herren är närmast sin tjänare är under den sista 

delen av natten .......................................................................... 251 

Ni kommer förvisso att få se er Herre liksom ni ser fullmånen, ni 

kommer inte ha några svårigheter att se honom ...................... 252 

Den som ber under de två svala tiderna kommer att komma in i 

paradiset .................................................................................... 254 

Den som ber morgonbönen befinner sig under Allahs skydd ... 255 

Den som lämnar 'Asr-bönen får sina handlingar nollställda.' .... 256 

Den som glömmer en bön ska be den när han kommer ihåg den, 

den har ingen gottgörelse utöver det ........................................ 257 

”De jobbigaste bönerna för hycklarna är 'Isha'- och Fajr-bönen. 

Och om de hade vetat vilken förträfflighet de hade, skulle de 

kommit till dem, om så krypande .............................................. 258 

När Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم reste sin rygg från Ruku' brukade han säga  

'Sami'allahu liman hamidah ....................................................... 260 

Mellan de två Sujud brukade profeten صلى الله عليه وسلم säga  'Rabb-ighfir li, 

Rabb-ighfir li' (Min Herre! Förlåt mig. Min Herre! Förlåt mig)... 262 

Mellan de två Sujud brukade profeten صلى الله عليه وسلم säga  'Allah! Förlåt mig, 

var barmhärtig mot mig, skänk mig välbefinnande, vägled mig, och 

försörj mig.' ................................................................................ 263 

'När ni ber ska ni räta till era rader och låt en av er leda er i bön. 

När han säger Takbir, ska ni säga Takbir ..................................... 264 



 

499 

Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم tog tag i min hand med sina båda händer och 

lärde mig Tashahhud på samma sätt som han lärde mig ett kapitel 

ur Koranen ................................................................................. 271 

Allahumma inni a'udhu bika min 'adhabil-qabr, wa min 'adhabin-

nar, wa min fitnatil-mayha wal-mamat, wa min fitnatil-Masihid-

Dajjal .......................................................................................... 274 

'Gör mycket Sujud till Allah, för varje gång du gör Sujud till Allah, 

höjer Allah dig en grad och tar bort en synd från dig.' .............. 277 

Bönen bör inte förrättas när maten är serverad och inte heller i ett 

nödigt tillstånd ........................................................................... 278 

Det är en djävul som heter Khinzab. Om du känner av honom så 

ska du be om Allahs skydd från honom, och spotta tre gånger mot 

din vänstra sida .......................................................................... 279 

Den värsta tjuven är den som stjäl sin bön." Han sa  "Hur kan han 

stjäla sin bön?" Han svarade  "Genom att inte fullborda dess Ruku' 

och Sujud ................................................................................... 281 

Fruktar ni inte att Allah förvandlar era huvuden till åsnehuvuden, 

eller era skepnader till åsnors, om ni reser era huvuden innan 

imamen? .................................................................................... 282 

Om någon av er tvivlar i sin bön och inte vet hur många 

böneenheter han har bett, och ifall det är tre eller fyra, låt honom 

då ignorera tvivlet och utgå ifrån det han är säker på. Sedan ska 

han utföra två Sujud innan han avslutar med Taslim................. 283 

Den bästa dagen som solen går upp över är fredag .................. 285 

Den som tvättar sig på fredagen på samma sätt som man tvättar 

sig efter Djanabah (sexuellt orent tillstånd) och sedan går ut (till 

bönen), är som den som offrat en kamel .................................. 287 



 

500 

'Allahumma antas-Salam, wa minkas-salam, tabarakta ya dhal-

jalali wal-ikram' (Allah! Du är As-Salam, från dig kommer frid, 

välsignad är du i din prakt och majestät) ................................... 290 

Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم brukade glorifiera Allahs enhet med detta 

efter varje bön ........................................................................... 291 

'Efter varje obligatorisk bön ....................................................... 295 

Den som säger 'Subhanallah' (Allah är fri från brister) trettiotre 

gånger efter varje obligatorisk bön, och 'Alhamdulillah' (All 

lovprisning tillkommer Allah) trettiotre gånger, och 'Allahu akbar' 

(Allah är störst) trettiotre gånger, vilket är nittio nio, och sedan 

fullbordar den hundrade gången med att säga  'La ilaha illallahu 

wahdahu la sharika lah, lahul-mulku wa lahul-hamdu wa huwa 'ala 

kulli shay'in Qadir' (Det finns ingen sann gud utom Allah, han är 

den enda utan någon vid sin sida, honom tillhör herraväldet och 

honom tillhör all lovprisning, och han har makt över allt), kommer 

att få sina synder förlåtna, även om de är lika omfattande som 

skummet på havet ..................................................................... 297 

Ingenting hindrar den som läser Ayat al-Kursi efter varje 

föreskriven bön, från att komma in i paradiset förutom döden 299 

Jag har memorerat att profeten صلى الله عليه وسلم utförde tio böneenheter ... 300 

Om någon av er går in i en moské ska han be två böneenheter 

innan han sätter sig ................................................................... 302 

Om du säger 'Var tyst' till din kamrat då imamen predikar på 

fredagen, har du talat ett lättsinnigt tal ..................................... 303 

'Be stående. Om du inte kan det, ber du sittande. Om du inte kan 

det, så be liggande på sidan.' ..................................................... 304 

En bön i min moské är bättre än tusen böner i alla andra moskéer, 

förutom i den heliga moskén ..................................................... 305 



 

501 

Om någon bygger en moské för Allahs skull, kommer Allah att 

bygga något liknande åt honom i paradiset.' ............................ 306 

Välgörenhet får inte egendomen att minska. Varje gång en tjänare 

är förlåtande kommer Allah att ära honom, och varje gång en 

tjänare ödmjukar sig inför Allah kommer Allah att upphöja honom

 ................................................................................................... 307 

Allah säger  'Adams barn! Spendera, så kommer jag att spendera 

på dig.' ....................................................................................... 308 

Om en man spenderar på sin familj med hopp om Allahs belöning 

för det, blir det till en välgörenhet för hans del ......................... 309 

Människor! Sprid fredshälsningen, ge mat, håll kontakten med era 

släktingar och be på natten medan folk sover, så kommer ni att 

träda in i paradiset med frid.' .................................................... 310 

Den som ger uppskov till den skuldsatte, som har svårt (att betala 

tillbaka lånet), eller minskar skuldsumman kommer Allah att ge 

skugga åt på domedagen under sin trons skugga, den dag då det 

inte finns någon annan skugga än hans skugga ......................... 312 

Må Allah visa nåd över personen som är tillmötesgående när han 

säljer, köper och vill ha tillbaks sitt lån ...................................... 313 

Det fanns en man som brukade ge lån till människor. Han brukade 

säga till sin arbetare  'Om någon i svår sits kommer till dig ska du 

ha överseende med honom, måhända att Allah har överseende 

med oss' ..................................................................................... 314 

Vissa personer disponerar Allahs egendom felaktigt, så de ska få 

träda in i elden på domedagen .................................................. 316 

Den som fastar Ramadan med tro och hopp (om belöning) 

kommer att få sina tidigare synder förlåtna .............................. 317 



 

502 

Den som ber nattbönen under ödets natt med tro och hopp (om 

belöning) kommer att få sina tidigare synder förlåtna .............. 318 

Den som vallfärdar utan att vara oanständig eller syndig 

återvänder som den dag hans moder födde honom ................. 319 

Det finns inga dagar i vilka en god handling är så älskvärda hos 

Allah som under dessa tio dagar", med hänvisning till de första tio 

dagarna av den islamiska månaden Dhul-Hijjah ........................ 320 

Allah tittar inte på era utseenden och på era egendomar, snarare 

tittar han på era hjärtan och era handlingar ............................. 321 

Sannerligen, Allah blir avundsam och den troende blir avundsam, 

och Allahs avundsamhet uppstår när den troende överträder hans 

förbud ........................................................................................ 323 

Håll er borta från de sju förödande synderna! .......................... 324 

Ska jag inte informera er om de största synderna? ................... 326 

De större synderna är  avgudadyrkan, att bete sig illa mot 

föräldrarna, mord, och falsk ed ................................................. 328 

De första fallen som ska dömas bland människor på domedagen 

kommer att gälla blod ................................................................ 329 

Den som dödar en person som befinner sig under ett avtal ska inte 

få känna paradisets doft, fastän dess doft kan upplevas från en 

utsträckning som motsvarar en fyrtioårs lång färd .................... 330 

Den som bryter släktbanden kommer inte att träda in i paradiset

 ................................................................................................... 332 

Den som vill ha ett utökat uppehälle och leva längre, ska bevara 

sina släktband ............................................................................ 333 



 

503 

Den som upprätthåller släktbanden är inte den som är ömsesidig 

(i sin kontakt med dem). Den som upprätthåller släktbanden är 

den som upprätthåller relationen när den bryts ....................... 334 

Vet ni vad baktal är för något?" De svarade  "Allah och hans 

sändebud vet bättre." Han sa  "Att du nämner din broder på ett 

sätt som han föraktar ................................................................. 335 

Allt som berusar räknas som vin, och allt som berusar är förbjudet. 

Den som dricker vin i denna värld och dör medan han är beroende 

av det utan att ha ångrat sig, kommer inte att dricka det i det 

kommande livet ......................................................................... 337 

Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم förbannade mutaren och den mutade i 

domslut ...................................................................................... 338 

Akta er för misstankar, för misstankar är säkerligen det mest 

lögnaktiga talet .......................................................................... 339 

En en person som skvallrar träder inte in i paradiset ................ 341 

Alla i mitt samfund kommer att förlåtas, förutom de som syndar 

öppet .......................................................................................... 342 

'Människor! Allah har tagit bort högmodet från den hedniska tiden 

och skrytet om dess förfäder ..................................................... 344 

De mest hatade männen av Allah är de hätskaste motståndarna i 

tvister ......................................................................................... 346 

Om två muslimer drabbar samman med sina svärd hamnar både 

mördaren och den mördade i elden .......................................... 347 

Den som riktar vapen mot oss, är inte en av oss ....................... 349 

Förbanna inte de döda, de har redan mött följderna av sina 

handlingar .................................................................................. 350 



 

504 

Det är inte tillåtet för muslimen att bojkotta sin muslimske broder 

längre än tre nätter. När de träffas vänder båda sina ryggar mot 

varandra. Den bästa av dem är den som börjar med 

hälsningsfrasen [till den andre] ................................................. 351 

Den som garanterar mig att skydda det som är mellan hans käkar 

och det som är mellan hans ben, kommer jag att garantera 

paradiset .................................................................................... 352 

En kvinnan får inte resa två dagars avstånd utan sin make eller sin 

Mahram ..................................................................................... 353 

Jag har inte lämnat någon prövning som är mer skadlig för männen 

än kvinnorna .............................................................................. 356 

Den som har möjlighet att gifta sig bör göra det, eftersom det 

skyddar blicken och bevarar ens kyskhet. Men den som inte kan 

det bör fasta, eftersom det kommer att lägga band (på lusten) 357 

Denna värld är söt och grön, och Allah har placerat er i den för att 

se vad ni kommer att göra. Var därför aktsamma med denna värld, 

och var aktsamma med kvinnorna ............................................ 358 

Det finns inget äktenskap förutom genom en förmyndare ....... 360 

De villkoren som har störst rätt att uppfyllas av er är de som gör 

sexuellt umgänge lagligt för er ................................................... 361 

Denna värld är en njutning, och den bästa njutningen i denna värld 

är den rättfärdiga kvinnan ......................................................... 362 

Bär inte siden eller brokadsiden, och drick inte ur kärl av guld eller 

silver, och ät inte på fat gjord av dem, för dessa är för dem i denna 

värld men för oss i det kommande livet .................................... 364 

Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم förbjöd från Qaza' (att raka delar av håret och 

lämna delar) ............................................................................... 365 



 

505 

Trimma mustascherna och låt skäggen växa ............................. 366 

Mannen ska inte titta på en annan mans privata delar, och kvinnan 

ska inte heller titta på en annan kvinnas privata delar .............. 367 

Den bästa av er är den som har den bästa karaktären.' ............ 368 

Genom god karaktär når den troende samma status som den 

fastande och bedjande .............................................................. 370 

De troende som har mest fullkomlig tro är de som har bäst 

karaktär, och den bästa bland er är den som är bäst mot de kvinnor 

som är nära honom ................................................................... 371 

Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم fick frågan om vad som mest för in folket i 

paradiset. Han svarade  'Gudsfruktan och fin karaktär ............. 372 

Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم var den människan som hade bäst karaktär

 ................................................................................................... 374 

Profetens صلى الله عليه وسلم karaktär var som Koranen .................................... 374 

Profeten صلى الله عليه وسلم tyckte om att börja från höger sida när han tog på sig 

sina skor, kammade sitt hår, utförde tvagning och i alla sina andra 

angelägenheter .......................................................................... 376 

Allah har befallt att allt sköts väl ................................................ 377 

De rättvisa kommer att vara på predikstolar av ljus, till höger om 

den Nåderikes hand, och båda hans händer är högra ............... 379 

Vålla inte skada och tillfoga inte varandra skada. Den som vållar 

skada kommer Allah att skada, och den som försvårar saker och 

ting kommer Allah att försvåra för ............................................. 380 

Liknelsen för ett gott sällskap och ett dåligt sällskap är som en 

person som bär mysk och en smed ........................................... 382 

Bli inte arg .................................................................................. 383 



 

506 

Den starka personen är inte den som kan övermanna andra, 

snarare är den starka personen den som har självkontroll vid ilska

 ................................................................................................... 385 

Blyghet är från tron .................................................................... 386 

Om en person älskar sin broder ska han berätta för honom att han 

älskar honom ............................................................................. 387 

Alla goda handlingar är en form av välgörenhet ....................... 388 

Varje led i människokroppen bör engageras i välgörenhet ....... 389 

Tjänarens fötter kommer inte att röra på sig på domedagen förrän 

han frågas om hans liv och hur han har tillbringat det, om hans 

kunskap och hur han har praktiserat den, om hans egendom och 

hur han har tjänat ihop den och var han har spenderat den, och 

om hans kropp och hur han har använt den ............................. 391 

Den som ser efter änkan och den faderlöse, är likt den som strider 

för Allahs skull, eller likt den som ber frivillig bön under natten och 

fastar på dagen .......................................................................... 393 

Den som tror på Allah och den yttersta dagen ska tala väl eller vara 

tyst ............................................................................................. 394 

Underskatta inte någon god handling, även om det skulle vara att 

möta din broder med ett glatt ansikte ...................................... 396 

Håll er till sanningen, för sanningen leder till rättfärdighet, och 

rättfärdighet leder till paradiset ................................................ 397 

Allah kommer inte visa nåd till den som inte visar nåd till andra

 ................................................................................................... 399 

De barmhärtiga kommer den Nåderike att visa nåd över. Var 

barmhärtiga mot dem som är på jorden, så kommer han som är 

ovanför himlen att visa er nåd ................................................... 400 



 

507 

Muslimen är han som fredar muslimerna med sin tunga och sin 

hand, och utvandraren är han som lämnar sådant som Allah har 

förbjudit ..................................................................................... 401 

En muslim är skyldig en annan muslim fem rättigheter  att besvara 

fredshälsningen, besöka den sjuke, följa begravningståget, besvara 

inbjudan och be för den som nyser [genom att säga  må Allah visa 

dig nåd] ...................................................................................... 402 

Ni kommer inte att träda in i paradiset förrän ni tror, och ni 

kommer inte att tro förrän ni älskar varandra. Ska jag inte berätta 

för er om något som kommer att få er att älska varandra, om ni gör 

det? Sprid fredshälsningen bland er .......................................... 404 

Två personer frågade profeten صلى الله عليه وسلم om de bästa handlingarna i 

islam. Han صلى الله عليه وسلم svarade  'Att ge mat till andra, och att säga 

hälsningsfrasen till dem du känner och till dem du inte känner.'

 ................................................................................................... 405 

Vill ni att jag ska berätta för er om något som leder till att Allah 

förlåter era synder och höjer era ranggrader? .......................... 407 

”Den starke troende är bättre och mer älskad av Allah än den svage 

troende – och i båda finns det gott ........................................... 409 

Gabriel beordrade mig att ta hand om grannen till den grad att jag 

trodde att han skulle låta honom bli en arvtagare .................... 412 

Om någon försvarar sin broders heder kommer Allah att försvara 

den personens ansikte från elden på domedagen .................... 413 

Ingen av er har sann tro förrän han älskar för sin broder vad han 

älskar för sig själv ....................................................................... 414 

Vänlighet förekommer aldrig i något förutom att det förskönar det, 

och det avlägsnas aldrig från något utan att det vanställer det 416 



 

508 

Religionen är enkel, och ingen anstränger sig överdrivet i att 

praktisera den förutom att han blir överväldigad. Följ därför en 

medelväg (i praktiserandet), gör erat yttersta för att uppnå (denna 

medelväg) .................................................................................. 417 

Underlätta och försvåra inte, sprid glada budskap och skräm inte 

bort ............................................................................................ 420 

Vi var hos 'Umar som sa  'Vi har blivit förbjudna att gå till överdrift

 ................................................................................................... 421 

Om någon av er äter, ska han äta med sin högra hand, och om han 

dricker ska han dricka med höger hand, för säkerligen äter Satan 

med sin vänstra hand och dricker med sin vänstra hand .......... 422 

Pojke! Nämn Allahs namn, ät med din högra hand och ät från det 

som ligger nära dig..................................................................... 423 

Allah är belåten över tjänaren som äter någon mat och prisar 

honom för det, och dricker någon dryck och prisar honom för det

 ................................................................................................... 425 

En man åt med vänster hand i Allahs sändebuds närvaro, varpå han 

 sa  'Ät med din högra hand.' Han svarade  'Jag kan inte.' Då sa صلى الله عليه وسلم

han صلى الله عليه وسلم   'Må du aldrig kunna ...................................................... 426 

Den som äter mat och säger  'Alhamdulillahi lladhi at'amani hadha 

wa razaqnihi min ghayri hawlin minni wa la quwwah' (Prisad vare 

Allah som gav mig denna mat och försörjde mig utan någon styrka 

eller kraft från mig själv), kommer att få sina tidigare synder 

förlåtna ...................................................................................... 427 

När Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم nös, lade han sin hand eller sitt 

klädesplagg över munnen och dämpade ljudet från sin nysning

 ................................................................................................... 428 



 

509 

Allah älskar att det han tillåter nyttjas på samma sätt som han 

älskar att hans påbud implementeras ....................................... 429 

Om Allah vill en person väl utsätter han denne för prövningar . 430 

Det finns ingen muslim som drabbas av trötthet, sjukdom, 

bekymmer, sorg, skada, ängslan eller ens en tagg som han sticker 

sig på, utan att Allah stryker bort hans synder på grund av det 431 

Prövningarna kommer att fortsätta drabba den troende mannen 

och kvinnan, i deras hälsa, barn och rikedom, tills de möter Allah 

utan att de har några synder kvar .............................................. 432 

Den troendes tillstånd är märkvärdigt; allt som händer honom är 

till hans fördel, och så är endast fallet för den troende ............ 434 

Om tjänaren blir sjuk eller reser får han samma belöning som han 

brukade få då han var hemmastadd och frisk ........................... 436 

Skynda er att utföra goda gärningar innan det kommer att ske 

prövningar, som påminner om en mörk natt! ........................... 437 

Den som Allah vill väl ges förståelse i religionen ....................... 439 

Sök inte kunskap för att utmana de lärda, eller för att tvista med 

de dumma .................................................................................. 440 

Den bästa av er är den som lär sig Koranen och undervisar den

 ................................................................................................... 441 

'Efter att vi hade memorerat tio verser med Allahs sändebud صلى الله عليه وسلم, 

gick vi inte vidare förrän vi hade lärt oss dem och den kunskap och 

handling som de består av ......................................................... 442 

Den som läser en bokstav från Koranen får en belöning för det, och 

varje belöning multipliceras med tio ......................................... 444 



 

510 

Det kommer att sägas till Koranläsaren  'Läs, stig upp och recitera 

lugnt och jämnt som du brukade göra i det världsliga livet. Din rang 

kommer att vara den sista versen du läser ................................ 445 

Skulle någon av er vilja finna tre stora, välgödda, dräktiga kameler 

när han återvänder till sin familj? .............................................. 446 

Slå vakt om (läsningen av) denna Koran, för vid den vars hand 

Muhammeds själv vilar i, den försvinner snabbare än den 

fastspända kamelen ................................................................... 447 

Gör inte era hem till gravar. Satan flyr huset där kapitlet al-Baqarah 

läses ........................................................................................... 448 

Abul-Mundhir! Vilken vers i Allahs bok som är med dig är mest 

storslagen?" Jag sa  "Allah – det finns ingen sann gud utom han, 

den Levande, skapelsens evige Vidmakthållare (2 255)." Han sa  

"Så profeten صلى الله عليه وسلم slog till mig på bröstet och sa  “Må kunskapen 

underlättas för dig, Abul-Mundhir! ........................................... 450 

Om någon reciterar de två sista verserna av kapitlet al-Baqarah 

under natten, kommer de att vara tillräckliga för honom ......... 451 

Det är åkallan som är dyrkan ..................................................... 452 

Profeten صلى الله عليه وسلم brukade minnas Allah under alla omständigheter . 454 

Det finns inget som är så ärofyllt hos Allah som åkallan ........... 455 

Profeten صلى الله عليه وسلم brukade ofta säga  'Ya Muqallib al-Qulub! Thabbit 

qalbi 'ala dinik" (Du som vänder hjärtan! Håll mitt hjärta stabilt på 

att följa din religion).' ................................................................. 456 

Säkerligen blir tron inom er utsliten likt ett klädesplagg blir utslitet; 

be därför Allah att han förnyar tron i era hjärtan ...................... 458 

En tjänare är närmast sin Herre när han har sitt ansikte på marken 

i Sujud. Se därför till att då åkalla mycket .................................. 459 



 

511 

Den åkallan som profeten صلى الله عليه وسلم brukade säga oftast var  'Allah, vår 

Herre! Ge oss det goda i detta liv, och det goda i det kommande 

livet, och skona oss från straffet i elden.' .................................. 460 

Vill ni att jag ska berätta för er om era bästa handlingar som är 

mest rena hos er Konung, och som höjer era ranggrader mest?

 ................................................................................................... 461 

Varje natt när profeten صلى الله عليه وسلم skulle lägga sig brukade han hålla ihop 

sina handflator, blåsa i dem och läsa  'Säg  Han är Allah [och han 

är] en', 'Säg  'Jag tar skydd hos dagbräckningens Herre', och  'Säg  

'Jag tar skydd hos människornas Herre'..................................... 464 

Det bästa sättet att söka förlåtelse ............................................ 465 

'Han är Allah, och han är En' och al-Mu'awwidhatayn (al-Falaq och 

an-Nas)' tre gånger under morgon och kväll. Det kommer att 

skydda dig mot allt ..................................................................... 468 

Det mest älskade talet av Allah är fyra; 'Subhanallah (Allah är fri 

från brister), Alhamdulillah (lov och pris tillkommer Allah), La ilaha 

illallah (det finns ingen sann gud utom Allah) och Allahu akbar 

(Allah är större)'. Det spelar ingen roll med vilken av fraserna du 

inleder ........................................................................................ 469 

Den som säger  'La ilaha illallahu wahdahu la sharika lah, lahul-

mulku wa lahul-hamd, wa huwa 'ala kulli shay'in qadir' (Ingen har 

rätt att dyrkas förutom Allah. Han är den ende och har ingen vid 

sin sida. Till honom hör herraväldet och all pris och han är kapabel 

till allting) tio gånger .................................................................. 471 

Det finns två fraser som är lätta att uttala med tungan, men väger 

tungt vågen och är älskade av den Nåderike ............................. 472 

Den som säger  'Subhanallahi wa bihamdih' (Allah är fri från brister 

och all lovpris tillkommer honom) hundra gånger under en dag, 



 

512 

kommer att få sina synder utplånade, även om de skulle vara som 

havets skum ............................................................................... 473 

Rening utgör halva tron. Frasen 'Alhamdulillah (Lov ske Allah)' 

fyller vågen, och frasen 'Subhanallah wal-hamdu lillah' (fri är Allah 

från brister, och lov ske Allah)' fyller allt mellan himmel och jord

 ................................................................................................... 475 

Att jag säger  'Subhanallah (Allah är fri från brister), Alhamdulillah 

(lov och pris tillkommer Allah), La ilaha illallah (det finns ingen 

sann gud utom Allah), Allahu akbar (Allah är större)', håller jag mer 

kärt än allt som solen stiger upp över ....................................... 477 

Den bästa åminnelsen är 'La ilaha illallah' (det finns ingen sann gud 

utom Allah) och den bästa tillbedjan är 'alhamdulillah' (all 

tacksamhet tillkommer Allah) .................................................... 479 

Den som slår sig ned på en plats och säger  'A'udhu bi 

kalimatillahit-tammati min sharri ma khalaq' (Jag söker skydd via 

Allahs fulländade ord mot det onda som han har skapat), kommer 

inte att skadas av något så länge han vistas på den platsen ..... 480 

Om någon av er träder in i moskén ska han säga  'Allahumma-ftah 

li abwaba rahmatik' (Allah! Öppna upp portarna för mig till din 

barmhärtighet). När han träder ut ska han säga  'Allahumma inni 

as'aluka min fadlik' (Allah! Jag ber dig om din godhet) ............. 481 

När mannen kommer hem och nämner Allah när han träder in och 

när han äter, säger Satan  'Ni har varken någon övernattningsplats 

eller middag ............................................................................... 483 

 




