Programme de formation
des prédicateurs musulmans
nouvellement convertis



Lecon 1

| es miracles du Coran

Introduction

Le Noble Coran est un livre religieux d'origine céleste, révélé par Allah -
exalté soit-ll - & Son Prophéte Mohammad - que la paix soit sur Lui - afin de
transmettre aux hommes le message de la foi et du monothéisme (tawhid).
Au-dela de sa dimension de message divin adressé al'ensemble des mondes,
Il constitue également un miracle éternel dans toutes Ses composantes :
linguistique, scientifique, religieuse et autres. Le Prophéte - que la paix soit
sur Lui - s’est appuyé sur ce Livre pour appeler les gens a I'lslam et les guider
vers cette religion, Allah y ayant placé des signes manifestes attestant de la

véracité de sa mission prophétique - que la paix soit sur Lui.

Nous évoquerons ici quelques-uns de ces signes et miracles, @ commencer

par le Coran Lui-méme.




e |

é)‘l

N
—

=

=

ZZo AN

B 2 =/
—
———

G

R AN
2 0
UGN

Le Coran

Le Noble Coran est, en Lui-méme, un miracle pour quiconque réfléchit et médite. Il est un miracle
permanent jusqu’au Jour du Jugement, sans cesse renouvelé, qui ne disparait pas avec la succession
des générations, ni ne se modifie au gré de |'évolution des conditions humaines. Allah - exalté soit-Il -

dit: (C'est le Livre au sujet duquel Il n'y a aucun doute, c’est un guide pour les pieux) [sourate ABagara : 2].

A la différence des autres livres célestes, qui n‘ont pas échappé a la falsification et & I'altération, ¢’est
Allah - glorifié soit-Il - qui S'est Lui-méme chargé de préserver le Noble Coran contre toute perte, ajout

ou retrait, conformément & Ses paroles : (En vérité, c'est Nous qui avons fait descendre le Coran, et

c’est Nous qui en sommes Gardien.) [sourate A-Hir : 9].

Cette préservation est en soi I'un des plus grands miracles du Noble Coran, car plus de 1400 ans se
sont écoulés depuis sa révélation sans qu’une seule lettre n’ait été changée, et ce, malgré les tentatives
répétées des ennemis de I'lslam visant a susciter le doute quant & Son authenticité ou a prétendre

qu’ll aurait été modifié. Il a pourtant été conservé, aussi bien dans les coeurs que dans les écrits.

Comme les Arabes excellaient dans I'art de I'éloquence, de la rhétorique et du discours, Allah - glorifié
soit-Il - a fait du Noble Coran le miracle majeur de Son Prophéte Mohammad - que la paix soit sur Lui
- au sein de Son peuple : un livre révélé dans leur propre langue afin de les défier. lIs prétendirent qu’ll
provenait de notre Messager Lui-méme, alors le Seigneur les mit au défi d’en produire dix sourates
semblables, puis méme une seule. Incapables d’en composer ne serait-ce qu’une partie, ils restérent
confondus. Allah - exalté soit-ll - dit : (Si vous avez un doute sur ce que Nous avons révélé a Notre
Serviteur, tdchez donc de produire une sourate semblable et appelez vos témoins (les idoles) que

vous adorez en dehors d'Allah, si vous é&tes véridiques. ) [Sourate A-Bagara : 23],



Les étapes du
développement embryonnaire

Le Noble Coran contient des versets qui t¢moignent de Son immense valeur, et recele d'innombrables

lecons, enseignements et miracles qui suscitent I'étonnement de I'esprit humain.

Aujourd’hui encore, Il continue d’émerveiller I'déme humaine par Son caractere miraculeux, qu'll
soit d'ordre scientifique, 1égislatif ou rhétorique. Parmi ces miracles figure la description anatomique
minutieuse des étapes du développement embryonnaire, telle qu’elle apparait dans les versets
venir, et ce bien avant que la science moderne ne découvre ces vérités. Allah - exalté soit-Il - dit : (O
hommes ! Si vous doutez au sujet de la Résurrection, c’est Nous qui vous avons créés de terre, puis
d’une goutte de sperme, puis d’'une adhérence, puis d'un embryon [normalement] formé aussi bien
qu’informe pour vous montrer [Notre Omnipotence], et Nous déposerons dans les matrices ce que

Nous voulons jusqu’a un terme fixé. Puis Nous vous en sortirons [& I'état] de bébé... ) [sourate AFHaij : 5 ().



Le mouvement du Soleil, de la Terre et de la Lune

De nombreux versets font référence au mouvement ininterrompu de ces astres, aussi bien a leur
rotation sur eux-mémes qu’a leur révolution dans leurs orbites respectives. Allah - glorifié et exalté soit-
Il - dit : (Et c’est Lui qui a créé la nuit et le jour, le Soleil et la Lune ; chacun voguant dans une orbite)

[Sourate Al-Anbiya” : 33].

Et Il dit - exalté soit-ll : (... et Il a assujetti le Soleil et la Lune & poursuivre chacun sa course pour un

terme fixé. C’est bien Lui le Puissant, le Grand Pardonneur !) [sourate AzZoumar : 5].

Or, c’est ce que la science moderne est venu confirmer : ces astres tournent sur eux-mémes et évoluent

dans des trajectoires déterminées, a des vitesses qui varient selon leur nature respective. 2)



Les montagnes

Le Noble Coran parle de maniére détaillée de la création des montagnes, les décrivant comme
des « pieux » (awtade) et des « ancrages » (rawassi), dotées de couleurs diverses et variées, ce
que I'humanité n’avait jamais soupconné jusque-la et que la science moderne n'a découvert que
récemment. Allah - glorifié soit-ll - dit : (Et [Il a placé] les montagnes comme des pieux ?) [sourate An-

Naba" : 7].

Et Il dit - glorifié soit-ll : (... et Il a enfoncé des ancrages (rawassi) dans la terre pour I'empécher de

basculer avec vous ; et Il y a propagé des animaux de toute espéce.) [sourate Lougman : 10].

Le premier verset indique que les montagnes sont comme des pieux, dont seule une partie affleure a

la surface, tandis que la majeure partie est enfouie dans le sol.

Le second verset, quant a Lui, affirme que les montagnes jouent le réle d'ancrages pour stabiliser la
terre et empécher qu’elle ne soit en déséquilibre ou en mouvement. Or, c’est exactement ce que sont

venues confirmer les théories scientifiques contemporaines. (3)



L'eau salée ne se mélange pas avec |'eau douce

Allah - exalté soit-Il - dit : (Et ¢’est Lui qui donne libre cours aux deux mers : I'une douce, rafraichissante,
I'autre salée, amére. Et Il assigne entre les deux une zone intermédiaire et un barrage infranchissable)

[Sourate al-Fourgan : 53].

Et Il dit aussi - exalté soit-ll : (Il a donné libre cours aux deux mers pour se rencontrer ; Il y a entre elles

une barriére qu’elles ne dépassent pas. ) [sourate ArRahman : 19-20].

Ces versets furent révélés a notre noble Prophéte alors qu'll vivait dans un environnement éloigné des
mers et des grands fleuves. A cette époque, la science navait pas encore découvert ce que le Noble
Coran avait déja indiqué : a savoir I'impossibilité du mélange entre I'eau douce et I'eau salée, en
raison de leur différence de densité et de composition chimique, ainsi que I'existence d'une barriére

qui les sépare. Cette réalité n'a été établie scientifiquement que bien plus tard. (4)

Sources

(1) The Developing Human, Prof. Keith Moore et Prof. T. Persaud, 60 édition ; Le Coran, la Thora, I'Evangile et la science, Maurice Bucaille.
(2) Le Coran, la Thora, I’Evongile et la science, Maurice Bucaille.

(3) Understanding Earth, Grotzinger et Jordan, p. 630 (2014) ; Le Coran, la Thora, 'Evangile et la science, Maurice Bucaille.

(4) Le Coran, la Thora, I'Evangile et la science, Maurice Bucaille.



Lecon 2

L'appel a Allah:
statut et merites

Introduction

LU'appel & Allah revét une importance capitale et exerce une influence
bienfaisante. Il s'inscrit dans la voie des messagers - qu'Allah les couvre
d’éloges et les protege - et constitue le chemin emprunté par leurs successeurs
jusqu’au Jour de la Résurrection. La nécessité de cet appel est manifeste
: toute la communauté, du premier au dernier de Ses membres, a besoin
d’étre appelée a Allah, instruite dans Sa religion, et encouragée a y adhérer

et a s'y conformer avec droiture.

En raison de Son importance et de Son impact sur I'ensemble des étres
humains, Allah a promis un grand mérite et une immense récompense a qui

se charge de cette noble responsabilité.




Qui est chargé de
I'appel a Allah ?

Tout musulman et toute musulmane est responsable de I'appel & Allah dans la mesure
de Ses capacités et de Son savoir, car la communauté musulmane est composée de
Ses hommes et de Ses femmes. Ce devoir ne revient donc pas exclusivement aux
savants - ou, comme certains les appellent & tort, les « hommes de religion » - puisqu’ll
incombe a chacun. Toutefois, les savants assument une responsabilité particuliere :

celle de transmettre les détails, les regles juridiques et les concepts de la religion, en

vertu de |'étendue de leur science et de leur connaissance des questions spécifiques.
Allah - exalté soit-Il - dit :

(Dis : « Voici ma voie, j'appelle les gens & [la religion] d’Allah, moi et ceux qui me suivent, nous
basant sur une preuve évidente. Gloire a Allah ! Et je ne suis point du nombre des associateurs. »)

[Sourate Youssouf : 108]

Ainsi, les disciples du Messager - que la paix soit sur Lui - ainsi que tous ceux qui ont foi en Lui, doivent
appeler a Allah avec clairvoyance, c’est-a-dire avec science et certitude, a I'image de leur Messager

- que la paix soit sur Lui - et selon les capacités, le savoir et la position dont chacun dispose.



Quelques mérites

de I'appel a Allah

a Il incarne la mission des messagers d’Allah

II suffit, pour saisir le mérite de I'appel a Allah, de savoir que le prédicateur reproduit, incarne
et accomplit la mission méme de tous les messagers et propheétes, mission pour laquelle Allah
- exalté soit-ll - les a envoyés aux hommes. Tous, sans exception, ont appelé leurs peuples
respectifs, ainsi que tous ceux vers qui ils avaient été envoyés, a croire en Allah et a Lui vouer
un culte exclusif, conformément a ce qu'll leur avait prescrit. Allah - exalté soit-Il - dit & propos
de Nouh (Noé) - qu’Allah le protége : (Nous avons envoyé Nouh vers Son peuple. Il dit : « O

mon peuple, adorez Allah. Pour vous, pas d'autre divinité que Lui. ») [Sourate A-A'Taf : 59].

Et Il dit & propos de Chou’ayb - qu’Allah le protége : (Et (Nous avons envoyé) aux Madyan,
leur frére Chou’ayb qui leur dit : « O mon peuple, adorez Allah ; vous n’avez point de divinité

en dehors Lui. ») [Sourate Houd : 84].

Il en fut de méme pour I'ensemble des messagers d'Allah : tous appelérent & [croire en] Allah,
a L'adorer exclusivement, sans rien Lui associer, et a renier toute forme d’adoration adressée
a autre que Lui. Allah - exalté soit-ll - dit : (Nous avons envoyé dans chaque communauté un

Messager, [pour leur dire] : « Adorez Allah et écartez-vous du Taghout ».) [Sourate An-Nah : 36].



o Il donne lieu a une rétribution immense

Il est rapporté de maniére authentique que le Prophete - que la paix soit sur Lui - a dit & ‘Ali -
qu’Allah a agréé : « Par Allah, si Allah guide par ton intermédiaire un seul homme, cela vaut

mieux pour toi que de posséder des chamelles rouges. » (Hadith rapporté par al-Boukhari et Mouslim).

Les chamelles rouges représentaient, chez les Arabes, les biens les plus nobles et les plus
prisés. Or, guider un seul homme est plus précieux encore que de posséder les plus grandes
richesses. Par ces paroles, le Prophéte - que la paix soit sur Lui - établit un principe majeur : Il a
été envoyé par Allah en tant que guide, annonciateur et avertisseur, et Il enseigne ce principe

a Ses Compagnons en les exhortant a I'adopter et & le mettre en pratique.

0 Il assure une récompense continue

Le Prophéte - que la paix soit sur Lui - a dit : « Quiconque appelle & un bien recevra une
récompense équivalente a celle de tous ceux qui le suivent, sans que cela ne diminue rien de

leur récompense. » (Hadith rapporté par Mouslim).

Ce hadith nous montre le mérite de I'appel & Allah et I'immense bien qu’ll engendre. |I
indique que celui qui appelle & Allah - exalté soit-Il - recevra une récompense équivalente
a celle de tous ceux qu'Allah aura guidés par Son intermédiaire, aussi nombreux soit-Il. Sa
rétribution continuera de croitre tant que les personnes qu’ll a appelées accompliront des
ceuvres vertueuses, et elle se prolongera méme apres sa mort, conformément a ces paroles du
Prophéte - que la paix soit sur Lui : « Lorsque le fils d’Adam meurt, Son ceuvre s’interrompt sauf
dans trois cas : une aumone continue, un savoir utile dont on tire profit, ou un enfant vertueux

qui invoque [Allah] en sa faveur. » (Hadith rapporté par Mouslim).



o Il permet d'échapper a la perdition

L'appel a Allah est une cause de salut contre la perdition mentionnée par Allah - exalté soit-
Il - dans Ses paroles : (Par le Temps ! L'homme est certes, en perdition, sauf ceux qui croient
et accomplissent les bonnes ceuvres, s’enjoignent mutuellement la vérité et s’enjoignent

mutuellement I'endurance.) [sourate AAst : 1-3).

Observe attentivement, et tu verras qu’Allah n’exempte de la perdition que ceux qui allient
la foi aux bonnes ceuvres, s'emploient & conseiller les gens, s’enjoignent mutuellement la
vérité et 'appel a celle-ci, et font preuve de patience face aux difficultés rencontrées sur cette

voie.

o Il vaut les éloges d’Allah et une rétribution immense

L'appel a Allah et I'orientation vers Sa voie sont des causes qui valent & celui qui s’y engage
les éloges du Seigneur - exalté soit-Il -, ainsi que les implorations du pardon de la part des
anges et de toutes les créatures, conformément & ces paroles du Prophéte - que la paix
soit sur Lui : « Allah - exalté soit-ll -, ainsi que Ses anges, jusqu’a la fourmi dans Son nid
et le poisson dans la mer, prient pour celui qui enseigne le bien aux gens. » (Hadith rapporté par

at-Tirmidhi).

Cela fait aussi partie des ceuvres qui donnent accés a d'immenses récompenses et permettent
I'accroissement des bonnes actions. Allah - exalté soit-Il - dit : (Il n’y a rien de bon dans la
plus grande partie de leurs conversations secrétes, sauf si I'un d’eux ordonne une charité,

une bonne action, ou une conciliation entre les gens.) [sourate An-Nissa® : 114].



Lecon 3

Apercus des methodes de
prédication des prophetes

Introduction

Allah - glorifié et exalté soit-Il - a choisi Ses nobles prophétes et messagers - qu’Allah les
protége et les couvre d’éloges - pour précher les hommes, les faire sortir des ténébres
vers la lumiére, les appeler a I'unicité d’Allah (tawhid) - glorifié soit-Il -, & renoncer & toute
forme d’associationnisme (chirk) envers Lui, & L'adorer et & se conformer & Ses lois. Et nul
ne connait mieux que Lui - glorifié soit-1l - ceux qu'll choisit et élit. Il les a dotés de miracles,
de qualités et de vertus qui les assistent et les renforcent [dans leur appel]. Ainsi, ils sont les
modeéles et les références suprémes que tout prédicateur engagé sur la voie de I'appel &
Allah - glorifié soit-ll - se doit de suivre et de prendre pour exemples, dans leurs méthodes,
leurs qualités et leurs conduites.

Et comme certains prophétes - qu’Allah les protége et les couvre d’éloges - furent envoyés
a leur seul peuple, tandis que d'autres le furent a I'humanité tout entiere, ces conduites et
ces méthodes ont varié selon les peuples auxquels ils furent envoyés, tout en étant unies
par les mémes objectifs et le méme message.

La question du monothéisme (tawhid) constitue en effet la base commune de toutes
ces prédications et leur noyau central. Elle est le fondement que les prophétes d’Allah
- qu'Allah les protége et les couvre d'éloges - se sont efforcés d'établir et le socle sur
repose le commandement d’adorer Allah, d'obéir & Ses ordres et de s'écarter de Ses
interdits. Les preuves & ce sujet sont nombreuses. Allah - glorifié et exalté soit-Il - dit : (
Nous avons envoyé dans chaque communauté un Messager, [pour leur dire] : « Adorez
Allah et écartez-vous du Taghout ».) [sourate An-Nahi : 36].

Il dit également - exalté soit-Il : (Et Nous n’avons envoyé avant toi aucun Messager a qui
Nous n’ayons révélé : « Point de divinité en dehors de Moi. Adorez-Moi donc. ») [sourate
Al-Anbiya’ : 25].

Et Il dit - glorifié soit-Il : (« ... adorez Allah. Vous n’avez point de divinité & part Lui. ») [sourate
Houd : 50].




Nouh (Noé)
- qu’Allah le protege -

Nouh adressa Son appel & Son peuple nuit et jour, en privé comme en public, adaptant Son approche
a la diversité des conditions et des tempéraments. Et comme sa prédication s'est étendue sur de
longues années, sans que beaucoup n'y adhérent, la nécessité de diversifier Ses méthodes s'imposa
& Lui. Allah - exalté soit-Il - dit : (Il dit : « Seigneur ! J'ai appelé mon peuple, nuit et jour. Mais mon
appel n’a fait qu’accroitre leur fuite. Et chaque fois que je les ai appelés pour que Tu leur pardonnes,
ils ont mis leurs doigts dans leurs oreilles, se sont enveloppés de leurs vétements, se sont entétés et se
sont montrés extrémement orgueilleux. Ensuite, je les ai appelés ouvertement. Puis, je leur ai fait des

proclamations publiques, et des confidences en secret. ») [sourate Nouh : 59].

Nouh savait que certaines personnes répugneraient a accepter Son appel s'll le leur adressait
ouvertement, devant une assemblée. Il leur parlait donc en privé, afin de les affranchir de cette
contrainte intérieure susceptible de les freiner. Dans le méme temps, Il ne renoncait pas a I'appel
public, destiné aux foules, afin d’encourager le dialogue collectif et le débat, et de produire un effet

plus large, soutenu par la force des arguments.

L'exemple de la prédication de Nouh - qu'Allah le protége - délivre ainsi un message & tous les
prédicateurs : la nécessité de la patience, de I'endurance face aux difficultés inhérentes a cette mission,
et la conscience que les fruits et la guidance des gens peuvent tarder & se manifester. Il leur faut aussi
s'attendre & subir des offenses, comme ce fut le cas pour Lui - qu’Allah le protége -, confronté aux

moqueries et aux sarcasmes.



Ibrahim (Abraham)

- que la paix soit sur Lui -

Il appela Son pére avec toute la courtoisie, la bienveillance et la douceur que requiert le statut de la
paternité et I'honneur qui Lui est d{, dans I'espoir qu’ll soit guidé et adopte la voie droite. Il attira Son
attention sur certaines évidences, en Lui faisant remarquer qu’ll adorait des idoles qui ne peuvent ni
entendre ni voir. Allah - exalté soit-Il - dit : (Et mentionne dans le Livre, Ibrahim. C’était un trés véridique
et un Prophéte. Lorsqu’ll dit & Son pére : « O mon pére, pourquoi adores-tu ce qui n’entend ni ne voit, et
ne te profite en rien ? O mon pére, Il m’est venu de la science ce que tu nas pas recu ; suis-moi, donc,

je te guiderai sur une voie droite. ») [Sourate Maryam : 4143].

Il débattit ensuite avec Son peuple en recourant & des arguments rationnels, procédant avec eux de
maniére progressive, afin qu'ils en viennent eux-mémes & juger de I'égarement de leurs croyances,
dénuées de tout fondement ou preuve. Allah - exalté soit-Il - dit : (Et récite-leur la nouvelle d’Ibrahim
: Quand Il dit & Son pére et & Son peuple : « Qu‘adorez-vous ? » lls dirent : « Nous adorons des
idoles et nous leurs restons attachés. » Il dit : « Vous entendent-elles lorsque vous [les] appelez ? Ou
vous profitent-elles ? Ou vous nuisent-elles ? » s dirent : « Non ! mais nous avons trouvé nos ancétres

agissant ainsi. ») [Sourate Ach-Chou‘ara” : 69-74].

Il débattit aussi - que la paix soit sur Lui - avec Nemrod, ce roi orgueilleux de sa royauté, de sa puissance
et de sa tyrannie, en usant d'un argument qui Lui convenait, et dont |'effet pouvait s'étendre & sa cour, en
leur faisant comprendre qu’ll restait un simple étre humain, incapable de dépasser cette condition, aussi
grande que fat Son injustice ou sa force. Allah - exalté soit-Il - dit : (N'as-tu pas su (I'histoire de) celui
qui, parce qu’Allah I'avait fait roi, argumenta contre Ibrahim au sujet de Son Seigneur ? Ibrahim ayant
dit : « J'ai pour Seigneur Celui qui donne la vie et la mort » : « Moi aussi, dit I'autre, je donne la vie et la
mort. » Alors dit Ibrahim : « Puisqu’Allah fait venir le Soleil du Levant, fais-le donc venir du Couchant. »

Le mécréant resta alors confondu. Allah ne guide pas les gens injustes.) [sourate A-Bagara : 258].



Moussa (Moise)

- qu’Allah le protége -

Moussa - qu’Allah le protége - adopta, tant avec Son peuple qu’avec Pharaon, les mémes méthodes
que tous les messagers et prophetes emploient au commencement : douceur et tolérance, en suivant
I'ordre de Son Seigneur - glorifié soit-ll. Allah - exalté soit-Il - dit en effet : (Allez vers Pharaon : Il sest
vraiment rebellé. Puis, parlez-Lui gentiment. Peut-étre se rappellera-t-ll ou [Me] craindra-t-ll ?) (sourate

Ta-ha : 43-44].

Mais lorsque ces moyens n’aboutirent pas aux résultats escomptés, Allah Lui inspira un miracle qui
correspondait aux compétences de Son peuple, experts en sorcellerie, afin qu’ll soit pour eux une
cause de guidance. Ce fut effectivement le cas pour certains. Allah - exalté soit-ll - dit : (Et Nous
révéldmes & Moussa : « Jette ton baton. » Et voila que celui-ci se mit a engloutir ce qu'ils avaient

fabriqué. Ainsi la vérité se manifesta et ce qu'ils firent fiit vain.) [sourate AFA'af : 117-118].

Ce miracle fut propre a Moussa - qu‘Allah le protége - et ne saurait étre accordé a un autre parmi les
hommes. Nous en déduisons cependant que le prédicateur doit rechercher des approches adaptées
a Son peuple et a Son entourage, afin qu’elles soient les plus @ méme de les toucher et de susciter

leur adhésion.



‘Issa (Jésus)
- qu'Allah le protege -

‘Issa - quAllah le protége - fut envoyé pour renouveler I'appel de Moussa - qu'Allah le protége -, et
Allah Lui révéla I'Evangile en tant que confirmation de la Thora qui I'avait précédé. Allah - exalté soit-
Il - dit : (Et quand ‘Issa fils de Maryam (Marie) dit : « O enfants d’Israél, je suis vraiment le Messager

d’Allah [envoyé] & vous, confirmateur de ce qui, dans la Thora, est antérieur & moi... ») [Sourate As-Saft : 6],

Il appela Son peuple au monothéisme pur, comme le firent tous les prophétes et messagers, et au rejet
de I'associationnisme (chirk) et de tout associé. Car Allah est Unique, sans aucun associé, et ‘Issa ne
détient aupres de Lui - glorifié soit-ll - que ce que détient tout autre messager. Allah - exalté soit-l - dit :
(Je ne leur ai dit que ce que Tu m’avais commandé, (& savoir) : « Adorez Allah, mon Seigneur et votre

Seigneur. » Et je fus témoin contre eux aussi longtemps que je fus parmi eux.) [Sourate A-Ma'ida : 117].

‘Issa - qu’Allah le protege - recourut largement & la méthode de I'attrait. Il fit notamment allusion au
fait qu’ll était porteur d'une Loi venue leur rendre licites certaines choses qui leur avaient été interdites
dans les [égislations précédentes, espérant ainsi qu'ils accueilleraient favorablement Son appel. Allah
- exalté soit-l - dit : (Et je confirme ce qu’ll y a dans la Thora révélée avant moi, et je vous rends licite

une partie de ce qui vous était interdit.) [sourate A-Imrane : 50].

Il s'appliqua également & exhorter Son peuple en s'appuyant sur les miracles et les signes qu’Allah Lui
avait accordés, dans |'espoir de raviver leurs coeurs et d'éveiller leurs esprits. Allah - exalté soit-l - dit :
(et Il sera le messager aux enfants d’Israél, [et leur dira] : « En vérité, je viens & vous avec un signe de
la part de votre Seigneur. Pour vous, je forme de la glaise comme la figure d'un oiseau, puis je souffle
dedans et, par la permission d’Allah, cela devient un oiseau. Et je guéris I'aveugle-né et le lépreux,

et je ressuscite les morts, par la permission d’Allah.) [sourate AlImrane : 491,

Il fit preuve de patience a leur égard et supporta leur déni et leurs mensonges, méme face a ces signes
éclatants, alors qu'ils les qualifierent de magie manifeste. Allah - exalté soit-l - dit : (Mais ceux d’entre

eux qui ne croyaient pas dirent : « Ceci n’est que de la magie évidente. ») [sourate A-Ma'ida : 110].

Parmiles méthodes qu'll utilisa - qu’Allah le protége -, lorsqu’ll constata le rejet et I'indifférence d'une grande
partie de Son peuple, Il choisit de s'entourer d'alliés parmi ceux qui avaient cru, afin qu'ils le soutiennent
et deviennent pour Lui un appui. Allah - exalté soit-Il - dit :(Puis, quand ‘Issa ressentit de I'incrédulité de
leur part, Il dit : « Qui sont mes alliés dans la voie d’Allah ? » Les apdtres dirent : « Nous sommes les alliés

d’Allah. Nous croyons en Allah. Et sois témoin que nous Lui sommes soumis.) [Sourate A-Imrane : 52].



P TS Ve
Seaal

Le Sceau des prophétes : Mohammad
- que la paix soit sur Lui -

Notre noble Messager - que la paix soit sur Lui - adopta dans sa prédication des méthodes variées,
adaptées a chaque époque et & chaque situation. Ainsi, au tout début, Son appel se fit de maniére
discrete et secrete, une approche qui convenait a la fragilité du mouvement a ce stade. Cela visait
également & préserver les convertis les plus faibles de I'oppression de leur peuple et de leurs chefs.

Il se constitua alors autour de Lui un groupe de croyants qui devint pour Lui un appui et un soutien.

Par la suite, Il passa a I'appel public, en usant de méthodes empreintes de douceur et de facilité, afin
qu’elles suscitent I'adhésion et attirent les coeurs. Il y mettait en lumiére la perfection de I'lslam, face
aux défaillances des autres voies religieuses, tout en tenant compte des éléments de force susceptibles
d’amener les gens a reconsidérer leur position et & se rapprocher de I'acceptation de I'lslam. Il ceuvra
notamment & diffuser des vertus qui avaient un écho dans les dmes de Son peuple, telles que la
justice, la chasteté et la véracité, le tout accompagné de la beauté et de la perfection de Son propre
caractére - que la paix soit sur Lui. Allah - exalté soit-Il - dit : (Par la sagesse et la bonne exhortation
appelle (les gens) au sentier de ton Seigneur. Et discute avec eux de la meilleure fagon.) [sourate An-Nahi

:125].

TR T |

N : - )
'a’f‘Q w.if')),-:."t& %5.‘%f,ﬂ,_ ':,\ﬂ'ht ‘ 2 A T v




Nous allons évoquer ici quelques-unes des méthodes de prédication employées par le Prophéte -

que la paix soit sur Lui:

° La méthode de |'orientation indirecte

Cette méthode s’est illustrée dans plusieurs situations, parmi lesquelles les paroles du Prophete
- que la paix soit sur Lui : « Qu’en est-ll donc de certains gens... », sans qu’ll ne désigne
personne en patrticulier. On en trouve un exemple dans le récit de Barirq, lorsqu’ll monta sur le
minbar et dit : « Qu’en est-Il donc de certains gens qui imposent des conditions qui ne figurent

pas dans le Livre d’Allah ? » (Hadith rapporté par al-Boukhari).

o La méthode de I'exhortation et du rappel

Le Prophéte - que la paix soit sur Lui - saisissait les occasions appropriées pour exhorter
Ses Compagnons d'une belle maniére et adoucir leurs coeurs, choisissant & chaque fois ce
qui convenait le mieux & la situation. Il ne manquait pas de tirer profit de toute circonstance

favorable au rassemblement des musulmans et susceptible de les toucher.

Dans le hadith d'al-Irbad ibn Sariyya, celui-ci dit : « Le Messager d’Allah - que la paix soit
sur Lui - nous adressa une exhortation qui fit frémir les coeurs et couler les larmes. Nous Lui
dimes alors : “O Messager d’Allah, cette exhortation ressemble & celle d’'un homme qui fait
Ses adieux. Fais-nous donc une recommandation !” Il dit : “Je vous recommande de craindre
Allah - exalté soit-Il -, et d'écouter et d’obéir [au gouverneur], méme si un esclave vient & vous
étre désigné comme chef. Certes, ceux d’entre vous qui vivront aprés moi seront témoins de
nombreuses divergences, accrochez-vous donc G ma tradition et a la tradition des califes droits
et bien guidés ; mordez-y avec vos molaires ! Et prenez garde aux nouveautés [introduites dans

la religion], car toute innovation (bid'a) est un égarement !” » (Hadith rapporté par atTirmidhi).

0 La modération, le juste milieu et le rejet du rigorisme

La prédication du Prophete - que la paix soit sur Lui - se caractérisait par la modération, le
juste milieu et le rejet de tout rigorisme religieux. Or, Il est pour nous un modéele - que la paix
soit sur Lui - dans sa maniére d’appeler & Allah, Son enseignement, sa compassion envers les
gens, et Son éloignement de toute forme de rigorisme. Le Prophéte - que la paix soit sur Lui - a
dit : « Cette religion est facilité. Jamais quelqu’un ne recherchera a la pratiquer avec dureté
sans qu’elle ne le domine. Tendez donc vers la justesse, soyez modérés, et ayez bon espoir [de

la récompense]. » (Hadith rapporté par al-Boukhari).



o La douceur envers les ignorants, et I'enseignement par la
meilleure méthode et les paroles les plus délicates

Rien ne met mieux en lumiere cet aspect que I'attitude du Messager d’Allah - que la paix soit
sur Lui - face & cet homme bédouin qui entra dans sa mosquée et y urina en sa présence.
Comment réagit alors le Prophéte - que la paix soit sur Lui ? Et comment le traita-t-Il ? Cela
ressort clairement du hadith Anas ibn Malik - qu’Allah a agréé, dans lequel Il dit : « Alors que
nous étions dans la mosquée en compagnie Messager d'Allah - que la paix soit sur Lui -, un
Bédouin vint et se mit a uriner dans la mosquée. Les Compagnons du Messager d'Allah -
que la paix soit sur Lui - s’exclamérent : “Arréte ! Arréte !” Mais le Messager d’Allah - que la
paix soit sur Lui - dit : “Ne I'interrompez pas, laissez-le.” lIs le laissérent donc terminer. Puis le
Messager d’Allah - que la paix soit sur Lui - I'appela et Lui dit : “Ces mosquées ne sont pas
faites pour ce genre de choses : ni pour I'urine ni pour toute souillure. Elles sont consacrées &
I'évocation d’Allah - exalté soit-ll -, a la priére et a la récitation du Coran.” Il ordonna ensuite
a un homme parmi les présents d’apporter un seau d’eau, et Il le versa sur I'urine. » (Hadith

rapporté par al-Boukhari et Mouslim).






Quelles sont les attributs du Créateur,

et pourquoi est-Il désigné par le nom d’« Allah » ?

Les chrétiens, les juifs et les musulmans du Moyen-Orient utilisent le mot « Allah » pour désigner Dieu.
Ce terme signifie : le seul vrai Dieu, le Dieu de Moussa (Moise) et de ‘Issa (Jésus). Le Créateur S'est
présenté dans le Noble Coran sous le nom d'« Allah » ainsi que par d’autres Noms et Attributs. Le mot

« Allah » figure quatre-vingt-neuf fois dans I'ancienne version de I’Ancien Testament.

Voici quelques-uns des attributs d’Allah - exalté soit-Il - mentionnés dans le Coran : Le Créa-
teur (Al-Khalig). Allah - exalté soit-Il - dit : (C’est Lui Allah, le Créateur, Celui qui donne un commence-
ment & toute chose, le Formateur. A Lui les plus beaux noms. Tout ce qui est dans les cieux et la terre

Le glorifie. Et c’est Lui le Puissant, le Sage.) [sourate AHachr : 24].

Le Premier (Al-Awwal), avant qui Il n'y a rien, et le Dernier (Al-Akhir), aprés qui Il n'y a rien. Allah - exalté

soit-Il - dit : (C'est Lui le Premier et le Dernier, I’Apparent et le Caché et Il est Omniscient.) [sourate ArHadid : 3].

Celui qui administre (Al-Moudabbir) et régit toute chose (Al-Moutassarrif). Allah - exalté soit-Il - dit

: (Du ciel a la terre, Il administre I'affaire.) [sourate As-Sajda : 5].
’ )

L'Omniscient (Al-'Alim), I'Omnipotent (Al-Qadir). Allah - exalté soit-Il - dit : (Car Il est certes Omni-

scient, Omnipotent.) [sourate Fatir : 44].

Il ne ressemble a aucune de Ses créatures. Allah - exalté soit-ll - dit : (... Il ny a rien qui Lui

ressemble ; et c’est Lui I'Audient, le Clairvoyant.) [sourate Ach-Choura : 1.

Il n’a ni associé ni enfant. Allah - exalté soit-ll - dit : (Dis : « Il est Allah, Unique. Allah, Le Seul &
é&tre imploré pour ce que nous désirons. Il n'a jamais engendré, n'a pas été engendré non plus. Et nul

n’est égal & Lui. ») [Sourate Arlkhlasse : 1-4].

Le Juste (Al-‘Adl). Allah - exalté soit-Il - dit : (Et ton Seigneur ne fait du tort & personne.) [sourate

Al-Kahf : 49].



Quelle est la preuve concreéte

qui atteste de I'existence du Créateur?

Nous voyons |'arc-en-ciel ou le mirage, bien qu'ils ne possédent pas d’existence matérielle. Nous croy-
ons également en la gravité sans jamais I'avoir vue, uniquement parce que la science matérialiste en
a démontré I'existence. Allah - exalté soit-Il - dit : (Les regards ne peuvent I'atteindre, cependant qu’ll

saisit tous les regards. Et Il est le Doux, le Parfaitement Connaisseur. ) [sourate A-An'am : 103].

A titre d’exemple - toute proportion gardée -, 'homme est incapable de décrire une chose immatéri-
elle comme une « idée » en Lui attribuant un poids en grammes, une longueur en centimetres, une

composition chimique, une couleur, une pression, une forme ou une image.

Ainsi, les preuves de Son existence sont nombreuses pour quiconque médite sur les lois de cet univers
et les signes qu’ll renferme. Allah - exalté soit-Il - dit : (Ne voient-ils pas comment Allah commence
la création puis la refait ? Cela est facile pour Allah. Dis : « Parcourez la terre et voyez comment Il a
commencé la création. Puis comment Allah crée la génération ultime. Car Allah est Omnipotent. »)

[Sourate Al-’Ankabout : 19-20].



Pourquoi le Créateur parle-t-ll

de Lui-méme au pluriel alors qu’ll est Un et Unique ?

Le fait que le Seigneur des mondes emploie, dans de nombreux versets du Noble Coran, le pronom
personnel « Nous » pour parler de Lui-méme traduit qu’ll détient, a Lui seul, I'ensemble des attributs de
beauté et de majesté. En langue arabe, cette forme exprime également la puissance et la grandeur.
On retrouve un usage similaire anglais, désigné par |'expression royal we (le « nous de majesté
» en frangais), utilisé pour évoquer une personne investie d'une haute autorité (comme un roi, un

souverain ou un sultan). Cela dit, le Coran insiste constamment sur |'unicité d’Allah dans Sa divinité.

Quelles sont les

caractéristiques de la religion véritable ?

La religion véritable doit étre en pleine harmonie avec la nature primordiale (fitra) de I'étre humain,
laguelle nécessite une relation directe avec Son Créateur, sans |'intermédiation d'aucun médiateur, et

incarne les nobles vertus et dispositions innées en I'homme.

Elle doit étre une religion unique, simple et accessible, intelligible et exempte de toute complexité,

adaptée a toute époque et a tout lieu.

Elle doit étre immuable, valable pour toutes les générations, tous les pays et toutes les catégories
humaines, tout en offrant une diversité législative qui répond aux besoins spécifiques de chaque
époque. Elle ne saurait étre sujette & des ajouts ou des suppressions selon les passions humaines, a

I'image des coutumes et traditions forgées par les hommes.

Elle doit reposer sur des croyances claires, sans recourir & un quelconque intermédiaire, et ne pas

s'appuyer sur de simples ressentis émotionnels, mais sur des arguments fondés et vérifiés.

Elle doit embrasser I'ensemble des questions de la vie, en tout temps et en tout lieu, et convenir aussi

bien aux exigences de ce monde qu’d celles de I'au-deld, élevant I'éGme sans négliger le corps.

Elle doit préserver la vie humaine, protéger I'honneur et les biens, et veiller au respect des droits et des

facultés mentales des individus.

Dés lors, quiconque ne suit pas cette voie conforme & sa nature primordiale vivra dans I'agitation,

I'instabilité, et le sentiment d’angoisse et d’oppression, sans méme évoquer le chatiment dans I'au-dela.



La foi en les messagers précédents

est-elle essentielle dans la croyance du musulman ?

Oui, la foi en tous les messagers qu’Allah a envoyés a I'humanité, sans distinction entre eux, constitue
un pilier de la croyance musulmane, sans lequel la foi ne saurait étre valide. Renier ne serait-ce
qu’un seul messager ou prophéte revient & contredire les fondements mémes de la religion. Tous
les prophetes d’Allah ont, par ailleurs, annoncé la venue du Sceau des messagers, Mohammad -
que la paix soit sur Lui. Plusieurs d’entre eux sont nommément cités dans le Noble Coran, tels que :
Nouh (Noé), Ibrahim (Abraham), Isma’ll (Ismaél), Ishaq (Isaac), Ya'qoub (Jacob), Youssouf (Joseph),
Moussa (Moise), Dawoud (David), Soulaymane (Salomon), ou encore ‘Issa (Jésus). D'autres ne sont
pas nommés. Allah - exalté soit-ll - dit : (Certes, Nous avons envoyé avant toi des Messagers. Il en
est dont Nous t'avons raconté I'histoire ; et Il en est dont Nous ne t'avons pas raconté Ihistoire. Et II
n’appartient pas & un Messager d'apporter un signe [ou verset] si ce n’est avec la permission d'Allah.
Lorsque le commandement d’Allah viendra, tout sera décidé en toute justice ; et ceux qui proférent

des mensonges sont alors les perdants.) [sourate Ghafir : 78].

Qu’est-ce que

le Coran ?

Le Coran est le dernier des Livres révélés par le Seigneur des mondes. Les musulmans croient en
tous les Livres qui ont été révélés avant Lui : les feuillets d’lbrahim, les Psaumes (Az-Zabour), la Thorg,
I'Evangile (AlInjil)... et d’autres encore. lls croient également que le message véritable commun &
tous ces Livres est le monothéisme pure (tawhid), c’est-a-dire la foi en Allah et le fait de ne consacrer

un culte qu’'a Lui seul.

Contrairement aux autres Livres célestes précédents, le Coran n’est pas I'apanage d'une nation ou
d’une communauté en particulier. Il ne possede pas de versions multiples et n'a jamais subi aucune

modification.

Il constitue un texte unique destiné a toute I'humanité. Le Coran est toujours préservé dans sa langue
originelle - I'arabe - sans modification, ni altération, ni changement. Il est resté intact jusqu’a ce jour
et le demeurera, conformément & la promesse du Seigneur des mondes de le préserver. Il est entre
les mains de tous les musulmans, et un grand nombre d’entre eux I'ont mémorisé entierement. Quant
aux traductions disponibles aujourd’hui dans diverses langues, elles ne font que [tenter de] trans-

mettre les sens du Coran.



Le Seigneur des mondes a mis les Arabes et les non-Arabes au défi de produire un texte semblable
au Coran. Or, les Arabes de cette époque, qui surpassaient les autres peuples en éloquence, en
rhétorique et en poésie, durent reconnaitre que ce Coran ne pouvait émaner que d'Allah. Ce défi est
resté ouvert depuis plus de quatorze siécles, et nul n'a jamais été en mesure de le relever. Cela con-

stitue I'une des preuves les plus éclatantes que le Coran provient bel et bien d’Allah.

Pourquoi le Coran

a-t-ll été révélé en langue arabe ?

Il existe dans le monde des milliers de langues et de dialectes. Si le Coran avait été révélé dans I'une
d’entre elles, certains se seraient demandés pourquoi cette langue plutét qu’une autre. Or, Allah en-

voie chaque messager dans la langue de Son peuple.

Il a choisi Mohammad comme Sceau des messagers, et a révélé le Coran dans la langue de Son peu-
ple : I'arabe. Il en a également assuré la préservation de toute altération jusqu’au Jour du Jugement.
De méme, Il avait choisi I'araméen comme langue pour le Livre révélé au Messie. Allah - exalté soit-ll
- dit : (Et Nous n’avons envoyé de Messager qu’avec la langue de Son peuple, afin de les éclairer.)

[Sourate Ibrahim : 4].

Pourquoi les musulmans croient-ils que

le Coran est la Parole de Allah ?

Les musulmans croient que le Coran est la parole d’Allah car Il fut révélé au Prophéte Mohammad -
que la paix soit sur Lui - par I'intermédiaire de Jibril (I'ange Gabriel) - qu’Allah le protége. C’est aussi
le Livre qui n'a jamais été altéré, et qui est demeuré préservé depuis sa révélation, conformément aux
paroles d’Allah - exalté soit-Il : (En vérité c’'est Nous qui avons fait descendre le Coran, et c’est Nous

qui en sommes gardien.) [sourate A-Hi : 9],

Par ailleurs, la Bible elle-méme évoque la descente d'une future révélation aprés la Thora et I'Evangile.
Il est ainsi dit dans le Livre d'Esaiie (29:12) : « Ou bien on le donne & quelqu’un qui ne sait pas lire, en
Lui disant : “Lis donc cela !” Mais Il répond : “Je ne sais pas lire.” »

Ce passage correspond a I'événement survenu au Prophéte Mohammad - que la paix soit sur Lui

-, lorsque Jibril - qu’Allah le protege - vint Lui dire : « Lis | », et qu’ll répondit : « Je ne sais pas lire. »



L'Islam s’est-ll

propagé par l'épée ?

A ceux qui prétendent que I'lslam s’est propagé par la force, Il convient de poser la question suivante:

« Quelle armée musulmane a envahi la cote est de I'Afrique ?! »

Le mot épée n’est mentionné nulle part dans le Noble Coran, pas méme une seule fois. Or, les pays
dans lesquels I'histoire de I'lslam ne relate aucun affrontement militaire sont précisément ceux ou
vit aujourd’hui la majorité des musulmans dans le monde, comme I'Indonésie, I'Inde, la Chine, et
d’autres encore. La preuve en est la présence continue, jusqu’d nos jours, de chrétiens, d’hindous et
d’autres confessions dans les régions conquises par les musulmans. En revanche, on ne trouve que
tres peu de musulmans dans les pays qui ont été colonisés par des non-musulmans et ou eurent lieu
des guerres d’extermination et une imposition forcée de leur religion, comme ce fut le cas lors des

croisades, entre autres.

Nul n’est contraint & embrasser I'lslam, car Allah - exalté soit-Il - dit dans le Coran : (Nulle contrainte

en religion ! Car le bon chemin s’est distingué de I'égarement.) [Sourate A-Bagara : 256].

Aujourd'hui, 'lslam est la religion qui connait la croissance la plus rapide aux Etats-Unis et en Europe. Y

aurait-ll donc, en Occident, une épée qui pousse les gens & se convertir & I'lskam en si grand nombre?

L'lslam s’est propagé gréce a Son systéme juste, a sa tolérance, & Son message clair, et & Son discours

persuasif et logique, qui touche a la fois les coeurs et les esprits.

Allah - exalté soit-Il - dit dans le Noble Coran : (Par la sagesse et la bonne exhortation appelle (les

gens) au sentier de ton Seigneur. Et discute avec eux de la meilleure fagon.) [sourate An-Nahi : 125].



Quelle est la position
de I'lslam sur le péché originel ?

La lecon qu'Allah - exalté soit-Il - a enseignée a I'humanité en acceptant le repentir d’Adam, pére
de tous les hommes, aprés qu’ll eut mangé de I'arbre défendu, constitue la premiére manifestation
du pardon du Seigneur des mondes envers les humains. Dés lors, la doctrine chrétienne du péché
hérité d’Adam ne trouve aucun fondement en Islam. En effet, nul ne portera le fardeau d’un autre, et
chaque individu ne répondra que de Ses propres fautes. C'est Ia une expression de la miséricorde du

Seigneur des mondes & I'égard de Ses créatures.

L'homme nait pur, sans aucun péché, et Il ne devient responsable de Ses actes qu'a partir de I'adge
de la puberté. Il ne sera donc ni jugé pour un péché qu’ll n'a pas commis, ni sauvé autrement que

par sa foi et Ses bonnes actions.

Allah Lui a offert la vie et le libre arbitre, afin qu’ll soit mis & I'épreuve, et Il ne sera tenu responsable

que de Ses propres choix.

Allah - exalté soit-ll - dit dans le Coran : (Nul pécheur ne portera les péchés d'autrui. Ensuite, vers votre
Seigneur sera votre retour : Il vous informera alors de ce que vous faisiez car Il connait parfaitement

le contenu des poitrines.) [Sourate AzZoumar : 7]

Il est dit également dans I'’Ancien Testament : « [Moise dit :] On ne doit pas faire mourir les parents
pour les péchés de leurs enfants. On ne doit pas faire mourir les enfants pour les péchés de leurs

parents. Un étre humain ne peut étre mis G mort que pour Ses propres péchés. » [Deutéronome 24:16].

De méme que le pardon ne contredit pas la justice, la justice n'exclut pas non plus la miséricorde et

le pardon.

Quelle est la position de I'lslam sur
I'épisode de la crucifixion du Messie ?

Les musulmans croient que le Messie ‘Issa (Jésus) - quAllah le protége - n'a pas été crucifié, mais
qu'Allah I'a élevé vers Lui. Allah - exalté soit-Il - dit : (Or, ils ne I'ont ni tué ni crucifié ; mais ce n’était

qu’un faux semblant !) [sourate An-Nissa® : 157].



Par ailleurs, les Evangiles présentent eux-mémes des divergences quant aux détails de la crucifixion, ce
qui témoigne d’un flou autour de la réalité historique de cet événement. En outre, certaines anciennes
communautés chrétiennes partageaient également la croyance selon laquelle le Messie n’avait pas

été crucifié, ce qui concorde avec la doctrine islamique.

Le Dieu Créateur est Vivant, Subsistant, Autosuffisant et Tout-Puissant. Il n’a nul besoin de mourir sur
une croix, incarné sous la forme du Messie pour le salut des hommes, comme le croient les chrétiens.
C’est Lui qui donne la vie et la reprend. Il n’est donc ni mort, ni ressuscité. C'est Lui qui a protégé et
sauvé Son messager, le Messie ‘Issa, de I'assassinat et de la crucifixion, tout comme Il sauva lbrahim
(Abraham) du feu, Moussa (Moise) de Pharaon et de Ses soldats, et comme Il ne cesse de protéger

Ses serviteurs vertueux.

Allah - exalté soit-ll - dit : (et & cause de leur parole : « Nous avons vraiment tué le Messi ‘Issa (Jésus),
fils de Maryam (Marie), le Messager d'Allah. » Or, ils ne I'ont ni tué ni crucifié ; mais ce n'était qu’un
faux semblant ! Et ceux qui ont discuté sur Son sujet sont vraiment dans l'incertitude : ils n’en ont
aucune connaissance certaine, ils ne font que suivre des conjectures et ils ne I'ont certainement pas

tué, mais Allah I'a élevé vers Lui. Et Allah est Puissant et Sage.) [sourate An-Nissa® : 157-158].

Pourquoi les musulmans ne croient-ils
pas que ‘Issa (Jésus) est le fils d'Allah ?

Les musulmans croient qu’Allah est Un et Unique, qu’ll n'a pas engendré et n'a pas été engendré,
comme cela est formulé dans la sourate Al-lkhlasse. Allah - exalté soit-ll - dit : (Dis : « Il est Allah,
Unique. Allah, Le Seul a étre imploré pour ce que nous désirons. |l n’a jamais engendré, n'a pas été

engendré non plus. Et nul n'est égal & Lui. ») [Sourate Allkhlasse : 1-4].

De plus, la Bible elle-méme indique que Jésus - qu’Allah le protége - est un prophéte envoyé par
Dieu, et non un fils de Dieu. Il est dit dans I'Evangile selon Jean 17:3 : « Et la vie pour toujours, c’est te

connaitre, toi, le seul vrai Dieu, et connaitre celui que tu as envoyé, Jésus-Christ. »

Cela montre clairement que Jésus était un serviteur et un messager envoyé par Dieu, et non une

divinité ni le fils de Dieu.



/// /}

W

&2,
,}/,/ A

225l o D)"“
%t );a:ss;»;:;@wé{

7 2 G ~~ {
@Szés’ig@JW);fgw o2

‘\v A Brrer” }/w 2 (R e ) _ - ;
2 > t’ Jyrj)”djrﬁ/ ('-Ld)// £ // }/»}/,/, 5 EA R ) /f,../ ;\I/_}f’ 3 ;\:;\
=~ 33 P b il /(/;'; SS L;j{ Q) wry) (’L"}\‘-’b}d uf)d\ﬁ A1 55 s363)
\) = Z A ; ; £ '
v N e v Au;ﬁ“@ 3 UﬁLKA\.@_A\d J
5 € o S
A 5 108 0 2 ///:/“ Do \u“b
" : o J-“’\%J L‘"))LG:‘E/)}_)} '

zf;g’*y\ r \wdwﬁéj s

6 \
B 1 he

Qi ey .
\\PJ/J"")\S“‘“’“ j\
e

s 2 < il
(%

Les musulmans
croient-ils en ‘Issa (Jésus) ?

Personne sur terre n’a honoré le Messie autant que ne I'a fait Mohammad - que la paix soit sur Lui.
La foi en ‘Issa fait d'ailleurs partie intégrante des piliers de la foi islamique, au méme titre que la foi
en tous les autres prophetes. Le Prophete - que la paix soit sur Lui - a dit : « Je suis la personne la
plus proche de ‘Issa fils de Maryam, ici-bas et dans I'au-dela. » Les gens demandérent : « Comment
cela, 6 Messager d'Allah ? » Il répondit : « Les prophétes sont des fréres de méres co-épouses ; leurs
méres sont différentes, mais leur religion est unique. Et Il n'y a pas de prophéte entre Lui et moi. »

(Hadith authentique rapporté par Mouslim).

Le nom du Messie ‘Issa est mentionné 25 fois dans le Coran, soit davantage que celui du Prophéte

Mohammad - que la paix soit sur Lui -, qui y est cité 4 fois.

Maryam (Marie), la mére de ‘Issa, a été préférée a toutes les femmes du monde, selon ce qu’enseigne
le Coran. Elle est la seule femme nommément citée dans le Coran, et une sourate entiere porte Son

nom.




L'lslam est-1l une
religion d’extrémisme ?

L'extrémisme, le rigorisme et le fanatisme sont des attitudes que la religion véritable condamne
fondamentalement. Le Noble Coran appelle en effet, dans de nombreux versets, a la douceur et a
la miséricorde dans les rapports humains, ainsi qu’a I'adoption du pardon et de la tolérance comme

principes de vie.

Allah - exalté soit-ll - dit : (C'est par quelque miséricorde de la part d’Allah que tu (Mohammad) as été si
doux envers eux ! Mais si tu étais rude, au cceur dur, ils se seraient enfuis de ton entourage. Pardonne-leur
donc, et implore pour eux le pardon (d’Allah). Et consulte-les & propos des affaires ; puis une fois que tu

t'es décidé, confie-toi donc & Allah, Allah aime, en vérité, ceux qui Lui font confiance.) [sourate Aimrane : 159,

Il dit également : (Par la sagesse et la bonne exhortation appelle (les gens) au sentier de ton Seigneur.
Et discute avec eux de la meilleure fagon. Car c’est ton Seigneur qui connait le mieux celui qui s'égare
de Son sentier et c’est Lui qui connait le mieux ceux qui sont bien guidés.) [Sourate An-Nahi : 125].

Par ailleurs, comme le sait toute personne instruite dans les enseignements de I'lslam, la regle de base
dans cette religion est la permission, & I'exception d'un nombre limité de choses interdites pour des

raisons légitimes et clairement énoncées dans le Noble Coran.

Allah - exalté soit-ll - dit : (O enfants d’Adam, dans chaque lieu de priére portez votre parure (vos habits).
Et mangez et buvez ; et ne commettez pas d’excés, car Il (Allah) n'aime pas ceux qui commettent des
excés. Dis : « Qui a interdit la parure d'Allah, qu’ll a produite pour Ses serviteurs, ainsi que les bonnes
nourritures ? » Dis : « Elles sont destinées a ceux qui ont la foi, dans cette vie, et exclusivement a eux
au Jour de la Résurrection. » Ainsi exposons-Nous clairement les versets pour les gens qui savent. Dis
: « Mon Seigneur n’a interdit que les turpitudes (les grands péchés), tant apparentes que secrétes, de
méme que le péché, I'agression sans droit et d'associer a Allah ce dont Il n'a fait descendre aucune

preuve, et de dire sur Allah ce que vous ne savez pas. ») [Sourate A-A'af : 31-33].

La religion considére que tout appel a I'extrémisme, au rigorisme ou & l'interdiction [de ce qu'Allah n'a
pas interdit] sans preuve légale reléve d'inspirations sataniques, et elle s’en désavoue totalement. Allah
- exalté soit-ll - dit : (O gens ! De ce qui existe sur la terre ; mangez le licite et le pur ; ne suivez point les
pas du Diable car Il est vraiment pour vous, un ennemi déclaré. Il ne vous commande que le mal et la

turpitude et de dire contre Allah ce que vous ne savez pas.) [Sourate A-Bagara : 168169].



Puisque I'lslam interdit I'adoration des idoles, pourquoi les
musulmans adorent-ils la Ka 'ba et se tournent-ils vers elle
dans leur priere ?

La Ka'ba est simplement la direction vers laquelle les musulmans se tournent lorsqu’ils accomplissent
la priere. Il est donc important de souligner que les musulmans n‘adorent pas la Kallba en tant que

telle, mais ils adorent Allah seul, et ne se prosternent devant nul autre que Lui.

Allah dit dans le Noble Coran : (Certes nous te voyons tourner le visage en tous sens dans le ciel.
Nous te faisons donc orienter vers une direction qui te plait. Tourne donc ton visage vers la Mosquée

sacrée. Ou que vous soyez, tournez-y vos visages. ») [Sourate A-Baqara : 144].

Pourquoi la femme musulmane
porte-t-elle le voile ?

Le voile (hijab) a été imposée par Allah & la femme pour préserver sa chasteté et sa dignité,
conformément & Sa parole : (O Prophéte ! Dis & tes épouses, & tes filles, et aux femmes des croyants,
de ramener sur elles leurs grands voiles : elles en seront plus vite reconnues et éviteront d’étre

offensées. Allah est Pardonneur et Miséricordieux.) [Sourate A-Ahzab : 59].

La Bible elle-méme enjoint les femmes & faire preuve de pudeur et a couvrir leurs tétes. Il est dit dans
Premiére Epitre aux Corinthiens 11:6 : « Si une femme ne se couvre pas la téte, alors, qu’elle se fasse
raser la téte ! Mais si c’est une honte pour une femme d’avoir les cheveux coupés ou rasés, elle doit

avoir la téte couverte. »

Ce passage confirme que le port du voile reléve des enseignements des prophetes, et n'est pas propre
a I'lslam. Nul n‘ignore la condition de la femme aujourd’hui, réduite & une simple marchandise. Il est
devenu rare de voir une annonce ou une publicité sans I'image d'une femme dénudée, ce qui véhicule
un message implicite sur la valeur qu‘on Lui attribue dans la société occidentale contemporaine. En
dissimulant sa beauté, c’est la femme musulmane qui transmet un autre message au monde : elle est
un étre humain de valeur, honorée par Allah, et quiconque veut interagir avec elle doit la juger selon

Son savoir, sa culture, Ses convictions et Ses idées, non selon I'attrait de Son corps.

La femme musulmane comprend également la nature humaine telle qu’Allah I'a créée, et c’est
pourquoi elle ne dévoile pas sa beauté aux étrangers, afin de préserver la société et se préserver
elle-méme de toute offense. Et une réalité s'impose, que nul ne saurait contester : toute femme qui,
autrefois, était fiere d'exhiber sa beauté finit, une fois la vieillesse atteinte, par souhaiter que toutes les

femmes du monde aient porté le voile.



L'lslam a-t-1l accordé a la femme
I'égalité avec I'homme ?

La femme musulmane recherche la justice, non I'égalité absolue, car la rendre égale a I'homme Lui
ferait perdre bien des droits et des spécificités. Imaginons une personne ayant deux fils, I'un dgé de
cing ans et I'autre de dix-huit ans, et qui souhaite leur acheter une chemise & chacun. Le principe
d’égalité Lui dicterait de choisir la méme taille, ce qui nuirait nécessairement & 'un des deux. Tandis
que la justice consisterait & acheter & chacun une chemise adaptée a sa taille, assurant ainsi le bien-

étre & tous les deux.

De nos jours, les femmes cherchent & prouver qu’elles sont capables d’accomplir tout ce que fait un
homme. Mais ce faisant, elles perdent en réalité ce qui les rend si singuliéres et les distingue, puisque
Allah les a créées pour accomplir ce que I'homme ne peut réaliser. Il est désormais reconnu que les
douleurs de I'accouchement comptent parmi les plus intenses qui soient. C'est pourquoi la religion
est venue honorer la femme & la hauteur de cette épreuve, en I'exemptant notamment du devoir de
subvenir aux besoins du foyer et de travailler, et du partage de Son patrimoine personnel avec Son
mari, & la différence de ce qui se pratique en Occident. Quant & I'homme, Allah ne I'a pas doté de
la force de supporter les douleurs de I'accouchement, mais Il Lui a donné la force nécessaire pour
gravir les montagnes, effectuer les travaux pénibles tels que les travaux de construction, et affronter

des conditions climatiques extrémes tels que la chaleur accablante ou le froid glacial.

Et si une femme aime gravir les montagnes, travailler dur et accomplir des taches difficiles, et affirme
pouvoir le faire exactement comme un homme, rien ne I'en empéche. Mais cela ne I'exemptera pas,
pour autant, de porter les enfants, de les allaiter et de veiller sur eux, car I'homme est de toute facon

incapable d'assumer ce réle. Elle se retrouve donc & assumer une double charge qu’elle aurait pu éviter.

Ce que beaucoup ignorent, c’est que si une femme musulmane renonce aux droits que Lui garantit
I'lslam pour réclamer ceux que Lui promettent les Nations Unies, elle y perdra, car I'lslam Lui accorde
davantage de droits. En effet, I'lslam établit une complémentarité entre 'homme et la femme, conforme

d la finalité pour laquelle ils ont été créés, ce qui permet d’assurer le bonheur de tous.



Pourquoi la part d’héritage de la femme
est-elle inférieure de moitié a celle de I'homme ?

Premierement:
dans certaines situations, la femme hérite d’une part égale a celle de I'homme, voire supérieure, car

cela dépend du degré de parenté entre le défunt et I'héritier.

A titre d’exemple: si une personne décede en laissant une fille et deux fréres germains, la fille héritera
a elle seule de 50 % de la succession, tandis que chacun des deux freres ne recevra que 25 %.

Cela s’explique par le fait que la fille est plus proche du défunt (Son pére) que Ses fréres.

Deuxiemement:
dans d'autres situations, I'homme percoit une part plus importante parce qu’ll doit assumer la

responsabilité financiere de la famille.

En effet, dans I'lslam, la femme n’est tenue & aucune responsabilité financiere. Cette charge repose

entiérement sur les épaules de 'homme.

Ainsi, avant Son mariage, c’est Son pére ou Son frére qui doit pourvoir  Ses besoins, tels que le
logement, la nourriture, I'habillement, etc. Puis, aprés Son mariage, cette responsabilité est transférée

a Son mari ou & Son fils.

C'est donc pour cette raison que le systeme de répartition de I'héritage en Islam prend en considération

ces responsabilités, et ne repose nullement sur une quelconque discrimination entre 'homme et la femme.



Pourquoi I'lslam autorise-t-I|
la polygamie ?

L'lslam a autorisé la polygamie pour de nombreuses raisons, parmi lesquelles la réalisation de la
justice sociale et la protection de la femme. Toutefois, cette permission est conditionnée par le devoir
d’équité, conformément & la parole d’Allah - exalté soit-ll : (Il est permis d'épouser deux, trois ou
quatre, parmi les femmes qui vous plaisent, mais, si vous craignez de n'étre pas justes avec celles-ci,

alors une seule...) [Sourate An-Nissa™ : 3].

La Bible elle-méme mentionne que plusieurs prophétes de Dieu ont eu plus d’'une épouse, a l'instar du
prophéte lbrahim (Abraham), de Ya'qoub (Jacob), de Dawoud (David) et de Soulayman (Salomon)
- qu'Allah les protege.

Il est dit dans Genese 4:19 : « Lémek prend deux femmes... ».

Et dans Premier Livre des Rois 11:3 : « Il (Salomon) a 700 femmes de haut rang et 300 femmes de

deuxiéme rang. »
Cela montre que la polygamie existait dans les [égislations antérieures et n'était pas interdite.

De plus, avant la révélation du Coran, aucune limite n'était fixée quant au nombre d’épouses : certains
hommes en avaient des dizaines, voire des centaines. L'lslam est donc venu pour établir une limite

maximale de quatre épouses.

Ainsi, Il est permis a I'homme d’avoir deux, trois ou quatre épouses, a condition qu’ll soit équitable

envers chacune d'elles.

D'autres raisons peuvent justifier la polygamie, notamment : Les guerres qui déciment en grand
nombre les hommes puisque ce sont eux qui prennent part aux combats, ce qui entraine un excédent

de femmes par rapport aux hommes.

Il est également reconnu scientifiquement que I'espérance de vie moyenne des femmes est supérieure

a celle des hommes.

A I'échelle mondiale, les femmes sont plus nombreuses que les hommes. Par exemple, on compte
aux Etats-Unis 7,8 millions de femmes de plus que d’hommes, 4 millions de plus au Royaume-Uni, 5

millions en Allemagne, et 9 millions en Russie.

Dans les sociétés ou la polygamie est interdite par la loi, Il est fréquent de constater que des hommes
entretiennent des relations extra-conjugales ou multiples en dehors du mariage, ce qui constitue une
forme implicite de polygamie, mais sans cadre légal. C'était précisément la situation prévalant avant
I'lslam, qui est venu y remédier afin de préserver les droits et la dignité de la femme, la faisant passer

du statut de maitresse a celui d'épouse légitime, dotée de droits pour elle-méme et pour Ses enfants.



Il est par ailleurs étonnant de constater que ces mémes sociétés n‘ont aucun mal & accepter les
relations hors mariage, les unions entre personnes du méme sexe, ou encore les relations sans
engagement, allant méme jusqu’a accepter I'existence d’enfants sans filiation établie... mais ne tolére
aucunement |'idée d'un mariage Iégal entre un homme et plusieurs femmes ! L'lslam adopte sur ce
point une position sage : Il autorise & 'homme d’étre polygame dans la limite de quatre épouses, sous
condition d’équité et de capacité a subvenir a leurs besoins, afin de préserver les droits et la dignité de
la femme, et également pour offrir une solution & la femme qui ne trouve aucun homme célibataire
a épouser et se voit réduite a choisir entre devenir I'épouse d’'un homme déja marié, ou assumer un

statut de maitresse.

Pourquoi le Prophéte Mouhammad
a-t-ll épousé ‘A’ icha alors qu’elle était encore jeune ?

Le mariage du Prophéte - que la paix soit sur Lui - avec ‘A’ icha - qu’Allah a agréée - s'inscrivait dans
les normes sociales de I'époque, ou ce type d’union était admis et nullement réprouvé. Ce mariage
eut lieu par ordre d’Allah en raison d’une sagesse profonde, puisque ‘A’ icha devint I'une des femmes
les plus érudites et I'une des plus grandes narratrices de hadiths, Iéguant ainsi & la communauté un

savoir immense.

Ce qui est surprenant, c’est qu’aucun des ennemis du Messager - qui, en leur temps, accuserent le
Prophéte Mohammad des pires choses, |'appelant « poéte » et « fou » - ne se servit de ce mariage
pour le dénigrer ; en fait, ils ne I'évoquérent méme jamais. Ce n’est qu'a notre époque que certains
détracteurs malveillants tentent de s’en emparer. Cela démontre que cette union relevait des pratiques

courantes de Son temps.

L'histoire témoigne par ailleurs de plusieurs cas de mariages précoces parmi les figures royales. Ainsi,
selon la croyance chrétienne, avant d'étre enceinte du Messie, Maryam (Marie) était promise a un
homme nonagénaire, et Son age était proche de celui de ‘A’ icha au moment de Son mariage avec
le Messager. Un autre exemple est celui de la reine Isabelle d’Angleterre fut mariée, au Xle siécle, &
I'adge de huit ans. [Autrement dit, soit cette union était en accord avec les normes de I'époque,] soit

elle ne s’est pas produite de la maniére dont certains |'imaginent.

La Bible elle-méme ne fixe pas d’dge minimal pour le mariage, mais mentionne que 'union devient
valide & partir de la puberté. Il est ainsi mentionné dans Genése 24:67 : « Isaac conduisit Rebecca

dans la tente de Sara, sa mére ; Il prit Rebecca pour femme, et Il I'aima. »

Or, Rebecca - qu’Allah a agréée - était jeune lorsqu’elle épousa le prophéte Isaac, ce qui montre que

le mariage de jeunes filles était alors chose commune, sans qu’ll suscite d’étonnement.



Enfin, aucun récit dans la biographie prophétique (sira) ou le Sahih d’al-Boukhari n‘indique que
‘A’icha se soit plainte de ce mariage. Bien au contraire, Il y est fait état de Son profond amour pour
le Prophéte - que la paix soit sur Lui -, ce qui confirme que leur relation reposait sur I'affection et le

consentement.

Pourquoi I'lslam interdit-Il les
relations sexuelles hors mariage ?

L'lslam proscrit les relations sexuelles en dehors du cadre du mariage afin de préserver la société du
désordre moral et des fléaux sociaux tels que la propagation des maladies, I'éclatement des familles
ou encore la perte des filiations. Il protege également la femme contre toute forme d’humiliation.
Allah - exalté soit-Il - dit : (Et n'approchez point la fornication. En vérité, c’est une turpitude et quel

mauvais chemin !) [sourate AHisra® : 32).

La Bible elle-méme interdit I'adultere, comme Il est dit dans Exode 20:14 : « Ne commets pas d'adultére.»
Cela montre que I'lslam n’a rien innové en la matiére, mais qu’ll confirme au contraire les prescriptions

deslégislations précédentes.



Comment l'lslam
a-t-ll honoré la femme ?

L'lslam a honoré la femme en la déchargeant du fardeau du péché originel - & la différence d’autres

doctrines religieuses -, et a au contraire veillé a élever Son statut.

Dans I'lslam, Allah a pardonné a Adam, et Il nous a appris & revenir vers Lui chaque fois que nous
commettons une faute, tout au long de notre vie. Allah - exalté soit-Il - dit : (Puis Adam recut de Son
Seigneur des paroles, et Allah agréa Son repentir car c’est Lui certes, le Repentant, le Miséricordieux)

[Sourate Al-Baqara : 37].

Maryam (Marie), la mere du Messie - qu’Allah le protége -, est la seule femme dont le nom est cité

dans le Noble Coran.

D'autres femmes jouent un réle important dans de nombreux récits mentionnés dans le Coran, &
I'image de Balgis, la reine de Saba®, dont I'histoire avec le prophéte Soulaymane (Salomon) se
conclut par sa foi et sa soumission au Seigneur de I'univers. Allah - exalté soit-Il - dit en effet dans
le Noble Coran : (j'ai trouvé qu’une femme est leur reine, que de toute chose elle a été comblée et

qu’elle a un tréne magnifique.) [Sourate An-Nam! : 23],



L'histoire islamique nous enseigne que le Prophéte Mohammad - que la paix soit sur Lui - consultait les

femmes dans certaines affaires, et Il opta pour leurs avis dans de nombreuses situations.

L'lslam a considérablement amélioré la condition de la femme par rapport aux anciennes cultures
arabes. Il a notamment interdit d’enterrer les fillettes vivantes, reconnu & la femme une personnalité
indépendante, et structuré les engagements contractuels dans le mariage, en garantissant & la femme

Son droit & la dot, a I'héritage, & la propriété personnelle, ainsi qu’a la gestion autonome de Ses biens.

Allah - exalté soit-Il - a assigné a I'homme la charge de pourvoir aux besoins de la femme et de veiller
sur Ses biens, sans imposer & celle-ci la moindre responsabilité financiere au sein du foyer. L'lslam
a également préservé sa personnalité et Son identité, en Lui permettant de conserver Son nom de

famille méme apreés le mariage.

[Llslam] a fait Son éloge et ordonné de préserver Ses droits, comme I'indique de nombreux textes du
Coran et de la Sounna, dont les suivants : Le Messager d’Allah - que la paix soit sur Lui - a dit : « Le
croyant ayant la foi la plus compléte est celui qui a le meilleur comportement. Et les meilleurs d’entre

vous sont ceux qui sont les meilleurs envers leurs épouses. » (Hadith rapport¢ par atTirmidhi).

Et Allah - exalté soit-ll - dit : (Les Musulmans et Musulmanes, croyants et croyantes, obéissants et
obéissantes, loyaux et loyales, endurants et endurantes, craignants et craignantes, donneurs et
donneuses d’‘aumdne, jelinants et jelinantes, gardiens de leur chasteté et gardiennes, invocateurs
souvent d'Allah et invocatrices : Allah a préparé pour eux un pardon et une énorme récompense.)

[Sourate Al-Ahzab : 35].

Il dit également - glorifié soit-ll : (Quiconque, male ou femelle, fait une bonne ceuvre tout en étant
croyant, Nous Lui ferons vivre une bonne vie. Et Nous les récompenserons, certes, en fonction des

meilleures de leurs actions.) [sourate An-Nahl : 97].

Il dit aussi - glorifié soit-ll : (Et parmi Ses signes Il a créé de vous, pour vous, des épouses pour que
vous viviez en tranquillité avec elles et Il a mis entre vous de I'affection et de la bonté. Il y a en cela

des preuves pour des gens qui réfléchissent.) [sourate ArRoum : 211.

Il dit encore - exalté soit-Il : (Et ils te consultent & propos de ce qui a été décrété au sujet des femmes.
Dis : « Allah vous donne Son décret la-dessus, en plus de ce qui vous est récité dans le Livre, au sujet
des orphelines auxquelles vous ne donnez pas ce qui leur a été prescrit, et que vous désirez épouser,
et au sujet des mineurs encore d’'dge faible. » Vous devez agir avec équité envers les orphelins. Et
de tout ce que vous faites de bien, Allah en est, certes, Omniscient. Et si une femme craint de Son
mari abandon ou indifférence, alors ce n’est pas un péché pour les deux s'ils se réconcilient par un
compromis quelconque, et la réconciliation est meilleure, puisque les Gmes sont portées a la ladrerie.
Mais si vous agissez en bien et vous étes pieux... Allah est, certes, Parfaitement Connaisseur de ce

que vous faites.) [Sourate An-Nissa® : 127-128].



Pourquoi les musulmans
ne consomment-ils pas de viande de porc ?

L'lslam interdit la consommation de la viande de porc en raison de Son caractere nuisible pour la
santé, ainsi que de Son impureté. Allah - exalté soit-Il - dit : (Certes, Il vous interdit la chair d'une béte

morte, le sang, la viande de porc et ce sur quoi on a invoqué un autre qu’Allah.) [sourate A-Bagara : 173].

La Bible elle-méme interdit également la consommation de porc. Il est dit dans Lévitique 11:7-8 : « Le
cochon, qui a des sabots fendus, mais qui ne rumine pas. Pour vous, Il est impur. Ne mangez pas la
viande de ces animaux. Ne les touchez pas quand ils sont morts. Pour vous, ils sont impurs. »

Ce passage confirme que I'interdiction de consommer de la viande de porc n'est pas propre & I'lslam,

mais était déja présente dans les [égislations précédentes.

Il est en effet bien établi que la Loi de Moussa (Moise) constitue également la Loi du Messie (‘Issal),
conformément aux paroles rapportées du Messie dans le Nouveau Testament : « Ne pensez pas que je
suis venu pour supprimer la loi de Moise ou I'enseignement des prophétes. Je ne suis pas venu pour les
supprimer, mais pour leur donner tout leur sens. Je vous le dis, c’est la vérité : tant que le ciel et la terre
dureront, on ne supprimera rien de la loi. On ne supprimera ni la plus petite lettre, ni le plus petit détail,
et cela jusqu’a la fin du monde. Supposons ceci : quelqu’un désobéit G un seul commandement, le plus
petit de la loi, et Il apprend aux autres a désobéir aussi. Eh bien, cette personne-la sera la plus petite
dans le Royaume des cieux. Mais si quelqu’un obéit a la loi et apprend aux autres a obéir aussi, cette

personne-la sera importante dans le Royaume des cieux. » [Matthieu 5:17-19].

Par conséquent, la consommation de viande de porc est considérée comme interdite dans le

christianisme, tout comme elle I'était dans le judaisme.



Pourquoi I'lslam interdit-I|
la consommation d’alcool ?

Allah - exalté soit-ll - a distingué I'étre humain de toutes les autres créatures par la raison, et Il nous
a interdit ce qui nuit & notre esprit et & notre corps. C’est pourquoi toute substance enivrante nous
est prohibée, car elle altere la raison, la détériore, et conduit a divers types de perversion. En effet,
une personne ivre peut en venir a tuer, @ commettre I'adultére, a voler, et @ commettre bien d'autres

formes graves de dépravation découlant de la consommation d’alcool.

Allah - exalté soit-Il - dit : (O les croyants ! Le vin, le jeu de hasard, les pierres dressées, les fléches de
divination ne sont qu’une abomination, ceuvre du Diable. Ecartez-vous en, afin que vous réussissiez)

[Sourate Al-Ma'ida : 90].
Son interdiction repose donc sur le fait qu’ll cause un grand tort & I'individu comme & la société.
L'alcool est également interdit dans le christianisme et le judaisme, bien que la majorité aujourd’hui

n'en applique plus la prescription.

Il est dit dans Proverbes 20:1: « Le vin rend 'homme moqueur, I'alcool le rend bruyant. Celui qui en

boit trop ne sera jamais un sage. »
Et dans Ephésiens 5:18 : « Ne buvez pas trop de vin : la boisson pousse les gens a se détruire. »

Il en ressort que, si l'on prend en compte a la fois les dommages subis individuellement et ceux causés

a autrui, I'alcool est la substance la plus nocive de toutes, occupant le tout premier rang.



Pourquoi Allah
chatie-t-ll par le feu ?

Qu’éprouverait-on envers quelqu’un qui, par exemple, renierait sa mére et Son pére, les humilierait, les

chasserait de chez Lui et les laisserait a la rue ?

Et si une personne disait & Son sujet qu’elle allait le recevoir dans sa maison, I'honorer, Lui servir a
manger et le remercier pour Son comportement, cela serait-Il considéré comme un acte méritoire aux

yeux des gens ? Accepteraient-ils cela de sa part ?

- A Allah appartient la perfection absolue ! - Quel sort peut-on alors attendre pour celui qui renie Son
Créateur et mécroit en Lui ? Celui qui est chatié par le Feu ne fait, en réalité, que retrouver la place qui
Lui convient. Un tel individu, qui a méprisé la paix et le bien sur terre, ne mérite certainement pas les

délices du Paradis.

Et que devrions-nous espérer pour ceux qui, par exemple, torturent des enfants avec des armes chimiques

? Qu'ils entrent au Paradis sans jugement ?!

Le péché de ceux-la n’est pas limité & un temps, Il reléve d’un caractére enraciné.
Le mal, en outre, peut émaner de personnes animées par I'envie et la jalousie, qui sement délibérément
les conflits et les dissensions entre les hommes. Il est donc juste que leur rétribution soit le Feu, qui est la

matiére correspondant & leur propre nature.

Allah - exalté soit-ll - dit : (Et ceux qui traitent de mensonges Nos signes et s’en écartent avec orgueil,

sont les gens du Feu et ils y demeureront éternellement.) [sourate A-A'af : 36].

Le fait quAllah soit qualifié de « Juste » (Al-’Adil) implique qu'll est a la fois Vengeur et Miséricordieux.

Dans le christianisme, Dieu est uniquement « amour », et dans le judaisme, Il est exclusivement « colére ».



Mais dans I'lslam, Il est un Dieu & la fois Juste et Miséricordieux, qui possede tous les plus beaux Nom:s,

lesquels expriment des attributs de beauté et de majesté.

Par ailleurs, dans la vie concreéte, on utilise le feu pour éliminer les impuretés des matieres pures, comme
I'or ou I'argent. C'est pourquoi Allah - A Lui la perfection absolu ! - utilise le feu dans I'au-deld, ofin de
purifier Ses serviteurs de leurs péchés et de leurs fautes. Puis, par Sa miséricorde, Il fera finalement sortir
du Feu toute personne qui aura eu dans Son coeur ne serait-ce que I'équivalent du poids d’une petite

fourmi de foi.

Si Allah est Miséricordieux et la source de tout bien,
pourquoi ne nous fait-1l pas tous entrer au Paradis sans
jugement ?

En réalité, Allah veut que tous Ses serviteurs aient la foi.

Allah - exalté soit-ll - dit : (De Ses serviteurs cependant, Il n‘agrée pas la mécréance. Et si vous étes
reconnaissants, Il I'agrée pour vous. Nul pécheur ne portera les péchés d’'autrui. Ensuite, vers votre
Seigneur sera votre retour : Il vous informera alors de ce que vous faisiez car Il connait parfaitement le

contenu des poitrines.) [Sourate Az-Zoumar : 7].

Cependant, si Allah faisait entrer tout le monde au Paradis sans jugement, cela constituerait une atteinte
manifeste & la justice, impliquant qu'll traite alors Moussa (Moise) et Pharaon de la méme maniére, et

que chaque tyran entre au Paradis aux cotés de Ses victimes, comme si rien ne s'était passé.

Il est donc indispensable qu’un critére vienne garantir que ceux qui entrent au Paradis y accedent sur

la base du mérite.

Ce qui fait la beauté des enseignements islamiques, c’est qu’Allah - qui nous connait mieux que nous-
mémes - nous a assurés que nous disposons de toutes les capacités nécessaires pour mettre en ceuvre,

dans cette vie, ce qui nous méne a Sa satisfaction et a I'entrée au Paradis.

Allah - exalté soit-Il - dit : (Allah n'impose & aucune dme une charge supérieure & sa capacité.) [sourate

Al-Bagara : 286].



Pourquoi I'homme et la femme ne
couvrent-ils pas leur corps de la méme maniére en Islam ?

Les différences physiques entre 'homme et la femme sont une évidence universellement admise,
comme en témoigne, par exemple, la distinction entre les maillots de bain pour homme et pour
femme en Occident. La femme [musulmane] couvre entierement Son corps afin de prévenir toute

source de tentation (fitnal).

A-t-on jamais entendu parler d'un homme violé par une femme ? Ce sont les femmes, en Occident,
qui manifestent dans la rue pour revendiquer leur droit & une vie sdre, sans harcelement ni agression

sexuelle, tandis qu’aucun mouvement similaire n’est porté par les hommes.

Si Allah est Miséricordieux et la source de tout bien,
pourquoi ne nous fait-ll pas tous entrer au Paradis sans
jugement ?

En réalité, Allah veut que tous Ses serviteurs aient la foi.

Allah - exalté soit-ll - dit : (De Ses serviteurs cependant, Il n‘agrée pas la mécréance. Et si vous étes
reconnaissants, |l I'agrée pour vous. Nul pécheur ne portera les péchés d’autrui. Ensuite, vers votre
Seigneur sera votre retour : Il vous informera alors de ce que vous faisiez car Il connait parfaitement le

contenu des poitrines.) [Sourate AzZoumar : 7].

Cependant, si Allah faisait entrer tout le monde au Paradis sans jugement, cela constituerait une atteinte
manifeste & la justice, impliquant qu’ll traite alors Moussa (Moise) et Pharaon de la méme maniére, et

que chaque tyran entre au Paradis aux cotés de Ses victimes, comme si rien ne s'était passé.

Il est donc indispensable qu’un critére vienne garantir que ceux qui entrent au Paradis y accedent sur

la base du mérite.

Ce qui fait la beauté des enseignements islamiques, c’est qu’Allah - qui nous connait mieux que nous-
mémes - nous a assurés que nous disposons de toutes les capacités nécessaires pour mettre en ceuvre,

dans cette vie, ce qui nous méne a Sa satisfaction et a I'entrée au Paradis.

Allah - exalté soit-Il - dit : (Allah n‘impose & aucune me une charge supérieure a sa capacité.) [sourate

Al-Bagara : 286].



Pourquoi une femme n’a-t-elle pas le droit d’épouser
quatre hommes en méme temps, de la méme maniére que
I’'homme a le droit d'épouser quatre femmes ?

L'un des points les plus importants, mais souvent négligé dans la société moderne, est le droit que I'lslam
a accordé a la femme, et non & 'homme. En effet, un homme ne peut épouser qu’une femme non

mariée, tandis qu'une femme peut, elle, se marier avec un homme qu'll soit célibataire ou déja marié.

Cela vise & garantir la filiation des enfants & leur véritable pére, et & protéger les droits des enfants,
notamment leur droit & hériter de leur pere. L'lslam autorise donc & la femme d’épouser un homme
déja marié, a condition que celui-ci nait pas plus de trois épouses avant elle, qu’ll soit équitable entre
elles, et qu'll ait les moyens suffisants. Ainsi, la femme dispose d'un éventail plus large dans le choix
de Son époux, avec la possibilité de savoir comment Il traite Son autre épouse, et de s’engager dans

un projet marital en ayant une connaissance préalable de |'éthique de cet homme.

Et méme en admettant que I'évolution scientifique permette aujourd’hui de préserver les droits des
enfants grace aux tests ADN, quelle faute auraient commise ces enfants pour venir au monde et
découvrir que leur mere leur présente leur pére par le biais de ce test ? Quel impact cela aurait-ll sur
leur équilibre psychologique ? Et comment une femme pourrait-elle, avec la nature changeante de

Son tempérament, assumer le réle d'épouse auprés de quatre hommes a la fois ?

La méthode d’abattage des
animaux en Islam est-elle inhumaine ?

La méthode d’abattage islamique - qui consiste a sectionner la trachée et I'cesophage de I'animal a
I'aide d’un couteau bien aiguisé - est en réalité plus miséricordieuse que les procédés d’électrocution
ou d’étouffement, qui infligent une vraie torture & I'animal. En effet, dés que I'afflux sanguin vers le
cerveau est interrompu, I'animal cesse de percevoir la douleur. Quant aux mouvements convulsifs
observés aprés I'égorgement, ils ne sont pas le signe d’une souffrance, mais résultent d'un flot sanguin
rapide facilitant I'évacuation compléte du sang hors du corps, contrairement & d’autres méthodes qui

retiennent le sang a l'intérieur, ce qui peut nuire & la santé des consommateurs.

Le Messager d'Allah - que la paix soit sur Lui - a dit : « Allah a prescrit I'excellence en toute chose.
Lorsque vous tuez, tuez convenablement ; et lorsque vous égorgez, égorgez convenablement. Que

I'un de vous aiguise sa lame et épargne la souffrance a sa béte. » (Hadith rapporté par Mouslim).



Pourquoi I'lslam
a-t-Il interdit-1l I'usure (riba) ?

En Islam, I'argent est destiné au commerce, a I'échange de marchandises et de services, ainsi qu'a
la construction et I'édification. Or, lorsque I'on préte de I'argent dans le but d'en tirer un gain, on
détourne I'argent de sa finalité premiére, qui est d’étre un instrument de transaction et de croissance,

et on en fait une fin en soi.

Les intéréts, ou l'usure (riba), imposés sur les préts offrent un avantage unilatéral aux créanciers, qui
ne courent aucun risque de perte. Par conséquent, les profits cumulés par ces derniers au fil des ans

creusent un fossé toujours plus grand entre les riches et les pauvres.

Au cours des derniéres décennies, les gouvernements et les institutions se sont largement compromis
dans ce domaine. Nous avons d'ailleurs été témoins de nombreux exemples d'effondrement
économique de certains Etats. L'usure a en effet la capacité de propager la corruption dans la société

d’une maniére qu’aucun crime ne peut égaler.

En se référant aux principes du christianisme, Thomas d’Aquin a condamné I'usure (riba), c’est-a-dire
le prét & intérét, et grace & I'influence religieuse et sociétale qu’elle exercait, I'Eglise a pu généraliser
I'interdiction de I'usure & Ses fidéles, apres avoir imposé cette interdiction au clergé des le lle siecle.
Platon Lui-méme considérait les intéréts comme une forme d’exploitation pratiquée par les riches
sur les pauvres citoyens. A 'époque des Grecs, les transactions usuraires étaient répandues, et le
créancier avait méme le droit de vendre le débiteur comme esclave s'll n'était pas en mesure de

rembourser sa dette. La situation n'était guere différente chez les Romains.

Il convient de noter que cette interdiction n‘obéissait pas a des influences religieuses, puisqu’elle
précéda I'avénement du christianisme de plus de trois siécles, tout en sachant que I'Evangile interdit

effectivement & Ses adeptes de pratiquer I'usure, tout comme la Thora avant Lui.

Allah - exalté soit-Il - dit : (O les croyants | Ne pratiquez pas I'usure en multipliant démesurément votre

capital. Et craignez Allah afin que vous réussissiez !) [Sourate A-Imrane : 130].

Il dit également - glorifié soit-ll : (Tout ce que vous donnerez & usure pour augmenter vos biens aux
dépens des biens d'autrui ne les accroit pas auprés d'Allah, mais ce que vous donnez comme zakat,
tout en cherchant la Face d'Allah... Ceux-la verront [leurs récompenses] multipliées.)

[Sourate Ar-Roum : 39].



L'Ancien Testament Lui aussi interdit I'usure. A titre d’exemple uniquement, Il est dit dans Lévitique
25:35-37 : « Supposons ceci : Un de vos freres israélites devient pauvre et Il ne peut pas vous
rembourser. Vous devez |'aider pour qu’ll continue & vivre auprés de vous. Vous ferez la méme
chose pour un étranger de passage ou un étranger installé dans votre pays, ou pour quelqu’un
de passage. Vous ne Lui demanderez pas d'argent en plus de sa dette. De cette facon, vous
montrerez du respect pour moi, votre Dieu, et votre frére pourra vivre auprés de vous. Si vous Lui
prétez de I'argent, ne Lui demandez pas une somme en plus de sa dette. Si vous Lui fournissez de

la nourriture, ne Lui demandez pas de vous la rendre avec un supplément. »

Ainsi, l'usure est interdite dans le christianisme comme elle I'était dans le judaisme, tout comme cela
est mentionné dans le Noble Coran. Allah - exalté soit-ll - dit :n (C'est & cause des iniquités des Juifs
que Nous leur avons rendu illicites les bonnes nourritures qui leur étaient licites, et aussi a cause
de ce qu'ils obstruent le sentier d'Allah, (G eux-mémes et) & beaucoup de monde, et & cause de ce
qu'ils prennent des intéréts usuraires - qui leur étaient pourtant interdits - et parce qu’ils mangent
illégalement les biens des gens. A ceux d’entre eux qui sont mécréants Nous avons préparé un

chatiment douloureux.) [Sourate An-Nissa™ : 160-161].






L es deux attestations de foi et leur
signification

1. Vrai ou faux:

L'attestation que Mohammad est le Messager d'Allah n’exige pas de suivre sa tradition (la

Sounna).

Réponse: Faux

2. Question a choix multiple:
Que signifie I'attestation qu’ll n'y a pas de divinité en dehors d'Allah ?
A. Reconnaitre seulement |'existence d’Allah
B. Nier I'existence des idoles
C. Affirmer I'unicité d'Allah
D. Suivre I'école de pensée islamique

Réponse: c. Affirmer I'unicité d’Allah

3. Trouver le lien :

L'attestation du monothéisme libére 'homme de la servitude, et I'attestation de la
mission prophétique le guide vers le suivi [du Prophéte]. Quel est le lien entre ces deux

affirmations?

Réponse: Elles se complétent toutes les deux, en orientant vers I'adoration exclusive d'Allah et

I'application de la Charia (la Législation islamique).

4. Evaluation de la compréhension (déduction):
Que signifie le fait que les deux attestations de foi soient la clé du Paradis ?

Réponse: Cela signifie que celui qui y croit sincérement et s'acquitte, dans sa vie, des devoirs

qu’elles impliquent mérite d’entrer au Paradis.



