5031 o) J

Programme de formation
des prédicateurs musulmans
nouvellement convertis



Lecon 1
Pourquor I’ Islam ™2

Introduction

L'lslam consiste & se soumettre a Allah - exalté soit-ll, a Lui obéir en
accomplissant Ses commandements et en s'abstenant de commettre Ses
interdits. |l consiste également & proclamer Son Unicité, et & Lui vouer un
culte exclusif. Allah - exalté soit-Il - dit : (Certes, la religion acceptée d'Allah,

c'est I'lslam. ) [Sourate Al-'Imrane : 19].

L'Islam est la religion qu’Allah - exalté soit-Il - a agréée pour toute I'humanité
jusqu’au Jour de la Résurrection. Voila pourquoi Ses caractéristiques sont en
parfaite adéquation avec la nature de I'étre humain et la mission de celui-
ci sur terre. L'lslam est donc une religion qui englobe tous les aspects de la
vie, en toute époque et en tout lieu. Il se distingue par des caractéristiques
instrinséques qui en ont fait, hier comme aujourd’hui, la religion connaissant
la plus grande expansion dans le monde, puisque de nombreux peuples
s’empressent de |I'embrasser, en raison de ce qu'ils ont lu & Son sujet et de
ce qu'ils y ont vu comme conformité a la nature primordiale, accord avec la

raison, et noblesse dans les relations humaines.




Pourquoi I'lslam ?

L'lslam relie le serviteur a Son Créateur en créant avec Lui des liens étroits. Ainsi, lorsque I'étre humain
sait qu’Allah - exalté soit-ll - est Son Créateur, Son Pourvoyeur, et Celui qui le comble de bienfaits,
Son ceceur s'attache a Lui, et Il s'en remet pleinement a Lui, se conforme & Ses commandements et

interdits, et Lui confie Son sort.

L'lslam établit un équilibre entre la foi en ce qui est invisible et la foi en ce qui est perceptible. En
effet, toute preuve tangible, lorsqu’elle est examinée par une saine nature primordiale, conduit I'étre

humain & croire en l'invisible, & se soumettre & Son Seigneur, et a Lui obéir avec humilité et sincérité.

L'lslam est une religion de paix et de justice. Tous les fils d’Adam étant issus de la terre, nul ne peut
prétendre a un statut qui Lui permettrait d’asservir autrui. L'lslam ne fait aucune distinction entre les
étres humains, et Allah - exalté soit-ll - ne tolére en aucune maniére I'injustice. Au contraire, Il incite
a étre juste dans toutes les interactions humaines, & accorder a chacun ce qui Lui revient de droit,
et & faire preuve de bienfaisance. Allah - exalté soit-Il - dit : (Certes, Allah commande la justice, la

bienfaisance... ) [sourate An-Nahl : 90].

Il enjoint également de restituer les dépdts & leurs ayants droit, conformément & ces paroles dAllah :

(Certes, Allah vous commande de rendre les dépéts & leurs ayants droit. ) [sourate An-Nissa : 58],

Toutes ces nobles régles de bienséance, parmi tant d'autres, témoignent de la grandeur de cette

religion.

Cette religion s’emploie a éclairer I'esprit limité de I'étre humain sur les questions énigmatiques et
impénétrables qu’ll ne saurait appréhender par Lui-méme, ne laissant aucune place a sa raison

pour spéculer seule a leur propos, car sinon, Il se perdrait nécessairement et resterait désemparé.



Ces questions concernent les six piliers de la foi : la foi en Allah, en Ses anges, en Ses livres, en
Ses messagers, au Jour dernier, et au destin, qu’ll soit bon ou mauvais. Elles incluent également la
connaissance de la nature humaine, de Son origine, de la réalité de |'univers environnant, ainsi que du
monde invisible qui entoure I'homme. La Charia a apporté & I'étre humain, au sujet de ces questions,

ce dont Il a besoin pour organiser aisément sa vie et accomplir la mission qui Lui a été confiée.

L'lslam procure au serviteur une sérénité compléte, car Il Lui fait prendre conscience de sa faiblesse et
de Son besoin de la puissance et de la richesse d'Allah - glorifié soit-ll, ce qui Lui apporte stabilité et

quiétude, puisqu'll sait alors qu’Allah - exalté soit-Il - le soutient, le préserve et Lui facilite Ses affaires.

L'lslam est une religion équilibrée qui ne privilégie aucun domaine au détriment d'un autre. Il ne
donne pas la primauté a la richesse matérielle au détriment de la santé, ni a la spiritualité au détriment
du corps. Il n‘impose que ce qui est a la portée de chacun, et n'interdit rien de ce qui est vital aux
gens. Par exemple, Il n'a pas interdit le mariage ou le commerce, car la société humaine ne peut se

maintenir sans ces nécessités.

L'lslam garantit le salut dans ce monde et dans I'au-deld, offrant ainsi au croyant le bonheur dans les
deux demeures, conformément a ces paroles d’Allah - exalté soit-Il : (Puis, si jamais un guide vous

vient de Ma part, quiconque suit Mon guide ne s’égarera ni ne sera malheureux) [sourate Ta-ha : 123].

L'lslam met en accord toute personne douée de raison avec les signes d’Allah - exalté soit-Il -, les
merveilles de Sa création, et Son omniscience inatteignable. Cela constitue une preuve éclatante de
la grandeur de cette religion, de sa connaissance des Vérités les plus profondes, et de sa parfaite
adéquation avec la nature primordiale et la raison. L'lslam est donc dépourvu de toute contradiction,
contrairement aux autres religions et doctrines, qui, malgré les efforts de leurs adeptes pour les justifier,
heurtent la logique et la nature humaine. Cela tient au caractere imparfait de toute religion ou pensée
forgée par I'homme, & l'inverse de la religion transcendante émanant du Créateur des hommes,

I’Administrateur [de toute chose], le Sage - glorifié et exalté soit-Il.

Chacune de ces raisons, méme prise isolément, suffit a justifier la primauté de I'lslam sur toutes
les autres religions. Et lorsqu’elles sont réunies, on ne ne peut qu’en étre convaincu et reconnaitre

qu’aucune conclusion n'égale celle a laquelle elles conduisent [, a savoir embrasser I'slam].



Lecon 2

Le dogme du
musulman et Son
importance

Introduction

Le dogme (‘aqgida) est le fondement qui oriente la volonté de I'étre humain,
soit vers le bien, soit vers le mal. Il gouverne Ses actes et Ses paroles, car Il
s'agit d'une certitude inébranlable dont le siege est Son cceur, et d'un socle
sur lequel I'étre humain fonde Ses adorations, Ses orientations, ainsi que
I'ensemble de Ses comportements et différents aspects de la vie.

Lorsque le dogme est sain, I'individu chemine droitement sur la voie du bien
et de la rectitude, et Il est alors plus apte a se maitriser et a corriger Son
comportement.




Qu'est-ce que le dogme islamique ?

Le dogme islamique est un ensemble de vérités religieuses auxquelles le musulman

doit croire avec certitude, sans étre traversé par aucun doute.

Il représente |'assise savante sur laquelle le musulman base Son adoration, Son
comportement, et toute Son ceuvre, Son pilier central étant la foi dans les croyances
fondamentales imposées par Allah - exalté soit-ll. Par ailleurs, le coeur du dogme, ainsi
que Son esprit, est le monothéisme (tawhid), dont I'importance est telle que les savants
en ont fait le nom désignant la science des croyances dans Son ensemble. Ceci, dans
la finalité d’en souligner I'importance et de rappeler sa place centrale. Ainsi, croire en
I'unicité d’Allah - exalté soit-ll, Le déclarer exempt de tout ressemblant ou associé, et
reconnaitre qu’ll est I'unique digne d’adoration, & I'exclusion de tout autre, constituent
le fondement et le pivot du dogme islamique autour duquel gravitent Ses principes et
Ses piliers.



Quelle est I'importance du dogme ?

Le dogme revét une importance majeure dans la vie du musulman
qui ne peut atteindre la droiture sans s’y conformer scrupuleuse-
ment. Parmi les aspects essentiels qui en soulignent I'importance, Il
y a les suivants :

0 Le dogme est le fondement de I'lslam

Il est indubitable que toute religion repose sur une base et une structure. Sa structure est
composée de nombreuses prescriptions organisant la relation de I'étre humain avec Son
Créateur, avec Lui-méme, et avec |'univers qui I'entoure. Quant & la base de cette structure, |l

s'agit du dogme d’ou découlent toutes ces prescriptions.

o |l est le critére d’'acceptation des ceuvres

L'lslam accorde une attention primordiale au dogme, désigné dans le Coran par le terme «
foi » (imane). De plus, Allah n’accepte aucune ceuvre si elle ne repose pas sur une foi valide,
conformément aux paroles d’Allah - exalté soit-ll : (Et quiconque, homme ou femme, fait de
bonnes ceuvres, tout en étant croyant... les voila ceux qui entreront au Paradis ; et on ne leur

fera aucune injustice, fit-ce d'un creux de noyau de datte.) [Sourate An-Nissa" : 124]

Ainsi qu’a Ses autres paroles : (Quant & ceux qui ont mécru, leurs actions sont comme un
mirage dans une plaine désertique que |'assoiffé prend pour de I'eau. Puis quand Il y arrive, ||
s'apercoit que ce n’était rien ; mais y trouve Allah qui Lui régle Son compte en entier, car Allah

est prompt a compter.) [Sourate An-Nour : 39

Et & Ses autres paroles encore : (Quiconque, male ou femelle, fait une bonne ceuvre tout en
étant croyant, Nous Lui ferons vivre une bonne vie. Et Nous les récompenserons, certes, en

fonction des meilleures de leurs actions.) [sourate An-Nahl : 97].



o |l fait connaitre a I'étre humain sa propre personne et Son
Seigneur

C'est le dogme qui permet a I'homme de se connaitre véritablement Lui-méme, puis, lorsqu’ll se
connait Lui-méme, Il en vient & connaitre Son Seigneur. Le dogme Lui enseigne en effet qu’ll n’est
pas apparu par hasard dans ce monde, ni ne s'est créé Lui-méme, mais qu’ll est une créature
faconnée par un Créateur éminent, qui I'a formé harmonieusement, Lui a insufflé de Son esprit,
Lui a accordé l'ouie, la vue et l'intelligence, et I'a comblé de bienfaits immenses depuis qu’ll était
un foetus dans le ventre de sa mere. Cette connaissance Lui procure un sentiment de satisfaction
et de I'apaisement, et I'éloigne du désespoir et de I'abattement, conformément aux paroles
d’Allah : (Ce sont seulement les gens mécréants qui désespérent de la miséricorde d’Allah.)

[Sourate Youssouf : 87].

e Il fait connaitre & I'étre humain la finalité de Son existence

Le dogme enseigne & 'homme le but de sa création et la mission qui Lui imcombe dans cette
vie. Il n'a pas été créé en vain, ni n‘a été abandonné & Lui-méme. Il a été créé pour adorer
Allah - exalté soit-Il - et pour ceuvrer & la mise en valeur de la terre selon ce qu’Allah a prescrit.
Il doit la mettre au service de ce qu’Allah aime, en tirer profit de maniére licite, sans porter
atteinte aux droits d'autrui, ni négliger les droits de Son Créateur - au premier rang desquels
figure le fait de L'adorer seul sans rien Lui associer. Allah - exalté soit-Il - dit : (Je n"ai créé les

djinns et les hommes que pour qu’ils M'adorent.) [sourate Adh-Dhariyate : 56].

L'étre humain est ainsi tenu d'adorer Son Seigneur conformément & ce qu'll a révélé par
I'intermédiaire des messagers qu'll Lui a envoyé comme guides, annonciateurs et avertisseurs.
Une fois sa mission achevée dans cette vie terrestre, marquée par la charge de I'épreuve et
de la responsabilité, Il retrouvera la récompense de Ses efforts dans I'au-dela. Allah - exalté
soit-ll - dit : (Le jour ou chaque dme se trouvera confrontée avec ce qu’elle aura fait de bien)

[Sourate Al-Imrane : 30].

e Il éclaire I'étre humain sur Son devenir

Le dogme répond & une question existentielle : que devient-on aprés la mort ? Il Lui apprend
gue la mort n‘est ni une fin absolue, ni un néant définitif, mais un passage vers une autre

étape, celle de la vie intermédiaire (barzakh), suivie d'une résurrection durant laquelle chacun



recevra la rétribution intégrale de Ses actes. Nul étre humain, male comme femelle, ne verra
I'une de Ses ceuvres omise ou oubliée, et nul tyran ou arrogant n’échappera a la justice divine,
conformément aux paroles d’Allah - exalté soit-ll : (Ce jour-la, les gens sortiront séparément
pour que leur soient montrées leurs ceuvres. {2} Quiconque fait un bien flt-ce du poids de
la larve d'une fourmi, le verra, {c} et quiconque fait un mal fit-ce du poids de la larve d’une

fourmi, le verra.) [Sourate Az-Zalzala : 6-8].

Il confere fierté et dignité

Le dogme éduque I'aGme de I'étre humain a la fierté et & la dignité, dans le sens ou Il I'affranchit
de toute servitude, si ce n’est envers Allah seul - glorifié et exalté soit-ll. En effet, Allah est le
Créateur et le Propriétaire de cet univers, et rien ne peut s’y produire sans Sa permission et Son
décret. Or, la servitude et la soumission ne sont dues qu’a Celui ayant le pouvoir de réaliser ce
qu’ll veut, et nul en dehors d’Allah - exalté soit-ll - ne détient un tel pouvoir. Ainsi, lorsque I'étre
humain prend conscience de celq, Il est libéré de toute soumission a autre qu’Allah, puisque
Lui seul détient le pouvoir de réaliser ce qu’ll veut. Allah - exalté soit-Il - dit : (Et si Allah fait
qu’un mal te touche, nul ne peut I'écarter en dehors de Lui. Et s'll te veut un bien, nul ne peut

repousser Sa ngce.) [Sourate Younous : 107].
Il dit aussi : (Et craignez Allah. Et sachez qu'Allah est avec les pieux. ) [Sourate A-Bagarah : 194].

Pour sa part, le Prophéte - que la paix soit sur Lui - a dit dans un hadith transmis par Ibn ‘Abbass
- qu'Allah a agréés, Lui et Son pére : « Sache que si tous les membres de la communauté se
rassemblaient pour t'étre utiles en quelque chose, ils ne te seraient utiles que dans ce qu’Allah
a déja décrété pour toi. Et s'ils se rassemblaient pour t'étre nuisible en quelque chose, ils ne
te seraient nuisibles que dans ce qu’Allah a décrété contre toi. Les calames ont été levés [ll y
a longtemps] et les feuillets ont séché. » (Hadith rapporté par At-Tirmidhi qui a dit : « C’est un

hadith bon et authentique »).



o |l éclaire I'étre humain sur I'univers qui I'entoure

Cet univers immense n’est ni étranger ni hostile a I'hnomme. Il est, comme Lui, une créature
d’Allah, qui n'évolue pas au hasard ou vainement. Chaque chose y est régie de maniere
précise et selon une mesure déterminée. L'univers est une faveur d’Allah, une manifestation de
Sa miséricorde envers |'étre humain qui exploite Ses ressources, tire profit de Ses bienfaits, et
médite sur Ses signes, lesquels le menent & la connaissance de Son Seigneur. Allah - exalté
soit-Il - dit : (Celui Qui a créé et agencé harmonieusement, {> qui a décrété et guidé) [sourate

Al-A'la : 12-13].

Il dit également : (Allah, c’est Lui qui vous a assujetti la mer, afin que les vaisseaux y voguent,
par Son ordre, et que vous alliez en quéte de sa grdce afin que vous soyez reconnaissants.
Et Il vous a assujetti tout ce qui est dans les cieux et sur la terre, le tout venant de Lui. lly a la

des signes pour des gens qui réfléchissent) [sourate A-Jathiya : 12-13].



Lecon 3

Les particularités et
les mérites du Noble
Coran

Introduction

Le Noble Coran est le livre le plus grandiose qui ait été révélé a I'humanité. I
s'agit de la parole d'Allah, révélée a Son serviteur et Messager Mohammad -
que la paix soit sur Lui - afin de faire sortir les gens des ténebres vers la lumiere,
de la mécréance vers la foi, et de I'associationnisme vers le monothéisme.
C’est par Lui que les messages [célestes] ont été scellés. Il est le cable solide
nous reliant a Allah, le droit chemin, et la Constitution des musulmans.

Il se distingue par d’éminentes particularités et d'innombrables mérites, qui
ne se retrouvent dans aucun des autres livres célestes précédents. En voici

quelques-uns :




Les particularités du Noble Coran

Il est la parole d’Allah - exalté soit-l

Cette particularité est la plus notable : Il est la parole d’Allah - glorifié et exalté soit-ll - révélée a notre
Prophéte et Maitre Mohammad - que la paix soit sur Lui. C'est de Lui qu’ll a émané, et c’est vers Lui

qu’ll reviendra. Allah I'a prononcée avec les termes précis qu’ll contient et avec Sa propre voix.

Il s’agit d'un texte dont la récitation constitue une adoration, et qui nous a été transmis par un grand
nombre de narrateurs & chaque génération. Allah - exalté soit-Il - dit : (Ne méditent-ils donc pas sur
le Coran ? S'll provenait d'un autre qu'Allah, ils y trouveraient certes maintes contradictions !) [sourate

An-Nissa” : 82].



Il est la source de la législation islamique (Charial)

Le Noble Coran est la premiere source de Iégislation. Allah I'a révélé & notre Maitre Mohammad -
que la paix soit sur Lui - afin d'extraire I'humanité des ténébres de la mécréance, de I'ignorance et de
I'associationnisme, vers la lumiére de la foi, du monothéisme, et de la science, conformément & ces
paroles d’Allah - exalté soit-Il : (Alif, Lam, Ra. (Voici) un livre que nous avons fait descendre sur toi,
afin que - par la permission de leur Seigneur - tu fasses sortir les gens des ténébres vers la lumiére ,

sur la voie du Tout Puissant, du Digne de louange.) [sourate Ibrahim : 1].

|l restera préservé jusqu’au Jour de la Résurrection

Allah - exalté soit-ll - dit en effet : (En vérité, c'est Nous qui avons fait descendre le Coran, et c’est

Nous qui en sommes gardien) [sourate ArHi : 9].

Il s’agit|a d’une promesse divine de préserver le Coran. Ce dernier a traversé de nombreux événements
marquants et des menaces graves visant a l'altérer : les ennemis se sont ligués contre Lui, et les
nations se sont unies dans le but de le falsifier. Si moins que cela avait visé un autre livre, Il aurait
subi ce qu’ont subi les Ecritures précédentes, & savoir I'altération, la falsification et la modification.
Mais le Coran a surmonté toutes ces épreuves sans subir le moindre changement. Il nous est parvenu
tel qu'Allah - exalté soit-Il - I'a révélé : inchangé et intact, afin qu’ll parachéve Sa lumiére, méme si
les mécréants la réprouvent. Quant aux livres révélés antérieurement, Allah n’avait pas garanti leur
préservation, mais avait confié cette responsabilité a leurs communautés. Allah - exalté soit-Il - dit
en effet : (Nous avons fait descendre la Thora dans laquelle Il y a guide et lumiére. C’est sur sa base
que les prophétes qui se sont soumis a Allah, ainsi que les rabbins et les docteurs jugent les affaires

des Juifs. Car on leur a confié la garde du Livre d’Allah, et ils en sont les témoins.) [sourate AMaida : 44].

C’est un livre miraculeux

Linimitabilité (i'jaz) constitue I'une des plus grandes particularités du Noble Coran. Il est le miracle
supréme de Mohammad - que la paix soit sur Lui -, et cette inimitabilité se manifeste a travers
I'excellence de sa langue, ainsi que la perfection de Ses formulations et de Ses significations. Parmi
tous les miracles accomplis par le Prophete - et ils furent innombrables -, le Coran est le seul par
lequel les Arabes furent mis au défi. Lorsque les polythéistes accuserent le Prophéte - que la paix soit
sur Lui - d’avoir forgé le Coran, Allah - exalté soit-Il - révéla ce noble verset : (Ou bien ils disent : « ||
I'a inventé Lui-méme ? » Non... mais ils ne croient pas. {2} Eh bien, qu’ils produisent un récit pareil &

Lui (le Coran), s'ils sont véridiques.) [sourate AtTour : 33-35].



Puis, Allah les mit au défi de produire dix sourates semblables, en disant : (Ou bien ils disent : « II
I'a forgé [le Coran] » Dis : « Apportez donc dix Sourates semblables & ceci, forgées (par vous). Et

appelez qui vous pourrez (pour vous aider), hormis Allah, si vous &tes véridiques ».) [Sourate Houd : 13].

Ensuite, Il réduisit le défi & une seule sourate, dans ces paroles : (Si vous avez un doute sur ce que
Nous avons révélé a Notre Serviteur, tdchez donc de produire une sourate semblable et appelez vos
témoins, (les idoles) que vous adorez en dehors d’Allah, si vous étes véridiques. {c} Sivous n'y parvenez
pas et, a coup siir, vous n'y parviendrez jamais, parez-vous donc contre le feu qu’alimenteront les

hommes et les pierres, lequel est réservé aux infidéles.) [sourate Al-Bagara : 23-24].

Enfin, Allah - exalté soit-Il - proclama I'incapacité de toute créature & relever ce défi jusqu’au Jour de
la Résurrection : (Dis : M&me si les hommes et les djinns s’unissaient pour produire quelque chose de
semblable a ce Coran, ils ne sauraient produire rien de semblable, méme s’ils se soutenaient les uns

les autres.) [Sourate Al-lsra” : 88].



Les mérites du Noble Coran

Le Noble Coran posséde d'immenses mérites et de multiples
bienfaits. Ainsi, Il est la parole majestueuse d'Allah, le droit chemin
menant vers Lui, Son message éternel, Son miracle perpétuel, et Sa
miséricorde étendue. Parmi Ses mérites, on peut citer:

ﬂ Le mérite de sa récitation

Notre vertueuse religion encourage dans plusieurs textes a réciter le Coran, en soulignant les
mérites et I'immense récompense qu’on gagne en le faisant. Allah - exalté soit-Il - dit : (Ceux
qui récitent le Livre d’Allah, accomplissent la priére, et dépensent, en secret et en public de ce
que Nous leur avons attribué, espérent ainsi faire un commerce qui ne périra jamais, {2 afin
[qu’Allah] les récompense pleinement et leur ajoute de Sa gréce. |l est Pardonneur et Recon-

naissant.) [Sourate Fatir : 29-30].

Par ailleurs, ‘A’ icha - qu’Allah a agréée - a dit : Le Message d’Allah - que la paix soit sur Lui

-adit:



« Celui qui récite le Coran avec habileté sera avec les ambassadeurs (anges) nobles et obéis-
sants. Quant a celui qui récite le Coran en hésitant et avec difficulté, || remportera deux rétri-

butions. » (Hadith rapporté par Al-Boukhari et Mouslim).

Et ‘Abd Allah ibn ‘Amr - qu’Allah a agréés, Lui et Son pere - a dit : Le Prophéte - que la paix
soit sur Lui - a dit : « On dira au compagnon du Coran : Récite et éléve-toi [vers les degrés du
Paradis], et psalmodie comme tu le faisais dans le bas monde, car ta demeure sera & ou tu
réciteras ton dernier verset. » (Hadith rapporté par Abou Dawoud, An-Nassa'i, et At-Tirmidhi

qui a dit : « Ce hadith est bon et authentique »).

Le mérite de Son apprentissage et de Son enseignement

Notre noble religion incite & apprendre le Coran, & I'étudier, et & I'enseigner aux autres. Ainsi,
Allah - exalté soit-Il - a distingué ceux qui se consacrent & ces ceuvres par quatre bienfaits
remarquables, conformément & ces paroles du Prophéte - que la paix soit sur Lui : « Aucun
groupe ne se rassemble dans une des maisons d'Allah pour réciter le Livre d’Allah et I'étudier
ensemble, sans que la sérénité ne descende sur eux, que la miséricorde ne les couvre, que
les anges ne les entourent, et qu’Allah ne les mentionne devant ceux qui sont auprés de Lui.
» (Hadith rapporté par Mouslim) ; et conformément & ces autres paroles du Prophéte - que
la paix soit sur Lui : « Le meilleur d’entre vous est celui qui apprend le Coran et I'enseigne. »

(Hadith rapporté par Al-Boukhari).

Il sera une intercession pour ceux qui le récitent

Parmi les immenses bienfaits du Noble Coran figure le fait qu’ll intercédera en faveur des
siens le Jour de la Résurrection. Parmi les preuves de cela, Il y a le hadith d’Abou Oumama
Al-Bahili - qu’Allah a agréé - qui a dit : J'ai entendu le Messager d’Allah - que la paix soit sur
Lui - dire : « Récitez le Coran, car ll viendra, le Jour de la Résurrection, intercéder en faveur de

Ses compagnons. » (Hadith rapporté par Mouslim).



o Il est une guérison

Dans plusieurs versets, Allah - exalté soit-Il - qualifie le Coran de guérison, mais jamais comme
un simple remede. En effet, la guérison est le fruit recherché du reméde et sa finalité, tandis
que le reméde peut s'avérer tantét utile tantét nuisible. En qualifiant le Coran de guérison, Al-
lah souligne donc Son efficacité certaine. Allah - exalté soit-Il - a dit : (Nous faisons descendre

du Coran, ce qui est une guérison et une miséricorde pour les croyants.) [sourate Arlsra® : 82].
Il dit aussi (Dis : Pour ceux qui croient, Il est une guidée et une guérison.) [Sourate Foussilate : 44].

Enfin, Il dit encore : (O gens ! Une exhortation vous est venue, de votre Seigneur, une guérison

de ce qUi estdans les poitrines) [Sourate Younousse : 57].



Lecon 4

| es vertus dans I'lslam

Introduction

Les vertus sont l'ensemble des principes et des regles régissant le
comportement humain que notre noble religion a établis afin d’organiser la
vie de 'hnomme et de définir Ses relations avec autrui, de maniére & réaliser

pleinement la finalité de Son existence dans ce monde.

L'lslam a porté un intérét particulier aux nobles vertus, et a vivement exhorté a
les adopter, en attribuant de nombreux mérites & ceux qui s'y conforment. Le
Coran et la Sounna mettent en évidence leur importance et leur excellence.
Ainsi, Allah - exalté soit-ll - fait I'éloge du Prophéte - qu'll le couvre d’éloges
et le protége - en ces termes : (Et tu es certes, d'une moralité éminente.) isourate

Al-Qalam : 4].

Par ailleurs, Abou Horayra - qu’Allah a agréé - a dit : le Messager d'Allah -
que la paix soit sur Lui - fut interrogé au sujet de ce qui fait entrer le plus les
gens au Paradis, et Il répondit : « La crainte d'Allah et la bonne moralité. »

(Hadith rapporté par At-Tirmidhi).




Les types de vertus

selon les relations

La relation du musulman avec Son Seigneur et Créateur Cette relation améne le musulman
a se conformer & des vertus spécifiques : Il reconnait Allah - exalté soit-Il - et croit en Lui, a fermement
foi en Lui, se soumet & Lui, admet Sa justice ainsi que la perfection de Ses attributs et de Ses actions,

et se conforme de bon coceur & Ses commandements et Ses interdits.

Sa relation avec les gens Elle I'incite & se montrer loyal, chaste, véridique, bienfaisant, et & adopt-
er d’autres nobles qualités. Elle I'éloigne également de I'injustice, du mensonge, de I'ingratitude et de

tous les vices immondes qui nuisent aux relations humaines.

Sa relation avec Lui-méme D’une part, Il doit s'efforcer d’adopter des vertus louables envers Lui-
méme, comme la patience face aux épreuves, la pondération dans les décisions, I'organisation et la
rigueur dans le travail, et d'autre part, Il doit s'éloigner des vices tels que la précipitation, la colere, la
rebellion contre le décret d'Allah et tout ce qui corrompt I'dGme.

Sa relation avec les étres dépourvus de raison Elle repose sur des vertus louables telles que la
miséricorde et la compassion. Le Prophéte - que la paix soit sur Lui - a dit : « Une femme a été chatiée
pour avoir enfermé une chatte jusqu’a ce qu’elle meure, et elle est entrée en Enfer a cause de cela.
En la retenant, elle I'a privée de nourriture et d’eau, sans la laisser libre pour qu’elle se nourrisse des

insectes de la terre. » (Hadith rapporté par Al-Boukhari).



Exemples de vertus islamiques

Y4 o, »
L'équité
Llslam a fondé la société sur des bases solides et stables, parmi lesquelles figure I'équité entre
les individus, quelle que soit leur origine ou leur condition sociale. L'équité est une qualité noble

qui consiste a se conformer & la vérité, & agir avec justice en toute circonstance, et & s'éloigner

de toute forme d'injustice, de tyrannie ou d'agression.

Allah - exalté soit-Il - dit : (Certes, Allah commande I'équité, la bienfaisance et I'assistance aux

proches. Et Il interdit la turpitude, I'acte répréhensible et I'agression.) [sourate An-Nahi : 90].

9 La pudeur

La pudeur est une vertu élevée qui empéche l'individu de commettre des interdits ou des
actes répréhensibles. Elle le prémunit aussi de commettre des péchés et des fautes, I'incite a
s'abstenir de tout ce que la raison désavoue et que le tempérament sain rejette, et 'améne
a renoncer 4 tout ce qui est rejeté par le Créateur et les créatures. Lorsqu’un musulman s’en

pare, |l devient sain, aussi bien dans Son for intérieur que dans ce qu’ll laisse paraitre. On



rapporte en effet que le Prophéte - que la paix soit sur Lui - a dit : « La pudeur fait partie de

la foi. » (Hadith rapporté par At-Tirmidhi).

Il a aussi dit : « Chaque religion a une vertu [de prédilection], et celle de I'lslam est la pudeur.»

(Hadith rapporté par Ibn Majal).

Etlla égolement dit: « La pudeur n'apporte que du bien. » (Hadith rapporté par Al-Boukhari et Mouslim).

La miséricorde

La miséricorde (rahma) est un Attribut d’Allah - exalté soit-Il - que I'on retrouve dans deux de
Ses Noms, puisqu’ll est le Tout Miséricordieux (Ar-Rahmane) et le Tout Miséricordieux (Ar-Rahim).
C’est une vertu éminente et majestueuse de cette religion, issue de la sensibilité du croyant face
aux peines, aux épreuves et aux souffrances endurées par autrui. Elle le pousse & les soutenir,
a étre bienfaisant envers eux, renforcant ainsi la cohésion et la solidarité entre les gens et dans
la société dans Son ensemble. Le Prophéte - que la paix soit sur Lui - a dit : « L'exemple des
croyants dans leur affection, leur miséricorde et leur solidarité mutuelles est celui du corps qui,
lorsqu’un de Ses membres est souffrant, réagit intégralement par I'insomnie et la fiévre. » (Hadith

rapporté par Al-Boukhari et Mouslim).

De plus, c’est une vertu dont Allah a rappelé la faveur @ Son Noble Messager, une vertu qui a
eu comme conséquence que les gens soient attirés vers Lui. Allah - exalté soit-ll - dit : (C'est par
quelque miséricorde de la part d’Allah que tu (Mohammad) as été si doux envers eux ! Mais si

tu étais rude, au coeur dur, ils se seraient enfuis de ton entourage.) [sourate A-Imrane : 159].

Le Seigneur - glorifié et exalté soit-ll - promit & ceux qui adoptent cette vertu et s'en parent qu'ils
bénéficieront & leur tour de Sa miséricorde. En effet, le Prophéte - que la paix soit sur Lui - a dit
: « Allah ne fait pas miséricorde a celui qui ne fait pas miséricorde aux gens » (Hadith rapporté par Al

Boukhari et Mouslim).

La loyauté

La loyauté est une qualité morale louable. Dans Son acception générale, elle désigne tout ce
qu’Allah nous a demandé de respecter, ainsi que I'exécution de Ses commandements et |'ab-
stention de commettre Ses interdits. Dans Son acception morale restreinte, elle désigne tous les

droits d'autrui que I'étre humain est tenu de préserver et de respecter, la retenue dont on doit



faire preuve concernant ce qui appartient aux autres, la préservation des personnes ou des
honneurs confiés comme dépdts, ainsi que la restitution de ces dépdts a leurs propriétaires.
Allah - exalté soit-ll - dit : (Certes, Allah vous commande de restituer les dépdts & leurs pro-
priétaires, et quand vous jugez entre des gens, de juger avec justice. Quelle bonne exhorta-

tion qUIA"Gh vous fait I) [Sourate An-Nissa™ : 58].

Le Noble - glorifié et exalté soit-Il - fit I'éloge de Ses serviteurs qui détiennent la vertu de loyauté
en disant : (et qui gardent les dépdts qui leur sont confiés, et respectent leurs engagements

scrupuleusement) [Sourate Al-Md'arij : 32].

Son opposé est la trahison, I'un des vices les plus détestables et les plus méprisables qu’Allah
nous a interdit dans ces paroles : (O vous qui croyez ! Ne trahissez pas Allah et le Messager.

Ne trahissez pas sciemment la confiance qu’on a placée en vous) [sourate A-Anfal : 27].

L'humilité

L'humilité consiste a ne pas se sentir supérieur ou au-dessus de quelqu’un, quelle que soit
I'infériorité de sa condition. C’est une vertu louable qui fait gagner a celui qui la détient I'amour
des autres et renforce I'affection entre les gens. De plus, Allah - exalté soit-ll - a promis d'élever
le statut de celui qui fait preuve d’humilité. Le Prophéte - que la paix soit sur Lui - a dit en effet

: « Personne ne se montre modeste pour Allah sans qu’Allah ne I'éléve. » (Hadith rapporté par Mouslim).

Notre religion monothéiste nous a mis en garde contre Son contraire, qui est I'arrogance,
dans plusieurs de Ses textes, parmi lesquels ce verset : (car Allah n'aime pas, en vérité, le

présomptueux, I'arrogant) [Sourate An-Nissa® : 3¢]

Ainsi que ce hadith dans lequel le Propheéte - que la paix soit sur Lui - a dit : « N'entrera pas
au Paradis celui qui a dans le coeur ne serait-ce que le poids d'une fourmi d'arrogance. » (Hadith

rapporté par Mouslim).

La véracité

La véracité est I'une des plus nobles et des plus grandes vertus morales. Elle est a I'origine de
nombreuses valeurs éthiques telles que la loyauté, le contentement, la fidélité, le courage et
bien d’autres encore. Ne se limitant pas seulement aux paroles, elle englobe également les
actes et I'état général de I'étre humain. Allah - exalté soit-ll - a ordonné et encouragé cette
vertu dans ces paroles : (O vous qui croyez ! Craignez Allah et soyez avec les véridiques)

[Sourate At-Tawba : 119].



Et et Il promit la plus généreuse des rétributions en récompense pour cette vertu, dont Il souligna
I'effet bénéfique sur le sort de I'étre humain dans I'au-dela dans Ses paroles : (Voila le jour ou

leur véracité va profiter aux véridiques) [sourate A-Ma'ida:: 19].

La véracité est la vertu par laquelle le Messager - que la paix soit sur Lui - était connu avant
méme la Révélation, & tel point qu’on le surnommait « As-Sadiq Al-Amine » (Le Véridique
et Loyal), et Il a ordonné de se parer de cette vertu car elle est un chemin vers le Paradis,
conformément a Ses paroles : « Soyez véridiques, car la véracité guide vers la bonté, et la
bonté guide vers le Paradis. Un homme ne cesse de dire des paroles véridiques et de s’efforcer
d’étre véridique jusqu'a ce qu’ll soit inscrit auprés d’Allah comme véridique. » (Hadith
rapporté par Al-Boukhari et Mouslim). D'autre part, Il a interdit I'opposé de la véracité, qui est
le mensonge, et en a fait une caractéristique des hypocrites, conformément a Ses paroles : «
Les signes distinctifs de I’'hypocrite sont au nombre de trois : lorsqu’ll parle, Il ment ; lorsqu’ll
promet, Il ne tient pas sa promesse ; et lorsqu’on Lui confie quelque chose, Il trahit. » (Hadith

rapporté par Al-Boukhari et Mouslim).

La patience

La patience est une vertu élevée et essentielle dans la vie du croyant. Elle sert de jauge a
I'intensité de la foi et de la certitude en Allah - exalté soit-Il. Notre noble religion incite dans
plusieurs de Ses textes & acquérir cette vertu, dont ces paroles d’Allah : (Et soyez endurants,

car Allah est avec les endurants.) [sourate A-Anfal : 46].

De plus, Il promit & ceux qui sont patients une récompense immense, conformément a Ses

paroles : (et les endurants auront leur pleine récompense sans compter.) [sourate Az-Zoumar : 10].

Allah - exalté soit-ll - leur annonca de bonnes nouvelles et les qualifia de bien guidés lorsqu’ll
dit : (Et fais la bonne annonce aux endurants, {} qui disent, quand un malheur les atteint :
« Certes nous sommes & Allah, et c’est a Lui que nous retournerons. » {&> Ceux-la recoivent
des bénédictions de leur Seigneur, ainsi que la miséricorde ; et ceux-la sont les biens guidés)

[Sourate Al-Baqara : 155-157].

De nombreuses autres vertus [sont promues par I'lslam], telles que la bienfaisance et I'altruisme,
conformément aux paroles d’Allah : (Certes, Allah commande I'équité, la bienfaisance et
I'assistance aux proches. Et Il interdit la turpitude, I'acte répréhensible et la rébellion.) [sourate
An-Nahi: 90] ; et & Ses autres paroles qui font I'éloges des Ansars : (Il [appartient également] &
ceux qui, avant eux, se sont installés dans le pays et dans la foi, qui aiment ceux qui émigrent
vers eux, et ne ressentent dans leurs coeurs aucune envie pour ce que [ces immigrés] ont regu,

et qui [les] préférent & eux-mémes, méme s’ll y a pénurie chez eux.) [sourate AlHachr : 9].



Lecon 5

L’Islam et la famille

Introduction

La famille occupe une place éminente en Islam. Elle a fait 'objet d'une
attention particuliere et constitue un pilier central dans la vision islamique de
la société. L'lslam la considére comme le fondement de la stabilité sociale
et de la rectitude morale, et comme la cellule de base sur laquelle repose
I'édification de la société musulmane, la finalité visée étant d'assurer la
stabilité des sociétés, de rectifier les comportements des membres qui la
composent, et de créer un équilibre entre I'individu et la famille.

Le concept de famille inclut le couple, leurs enfants - garcons et filles -, ainsi
que les grands-parents, les oncles et tantes paternels et maternels, ainsi que
leurs descendances respectives.

La Charia a exposé en détail les regles régissant la famille et a organisé
les relations entre Ses membres. Le systeme familial en Islam est donc un
systeme mesuré, qui avance comme priorités le bonheur, la cohésion, et la
stabilité, puisqu’ll est fondé sur I'amour, I'entraide et la miséricorde. De plus,
Il valorise les vertus & chaque étape de la vie familiale et dans I'ensemble
des relations qui la composent, @ commencer par les fiancailles, en passant
par le mariage et la naissance, jusqu’a la dissolution du lien conjugal, que
ce soit par la répudiation ou par le déces, sans oublier les regles relatives a
I"héritage.




Manifestations de I'importance

de la famille en Islam

a Le mariage repose sur |'affection et la miséricorde

Le Noble Coran a insisté a plusieurs reprises sur I'importance du mariage, en soulignant qu'll
repose sur |'affection et la miséricorde. Allah - exalté soit-Il - dit : (Et parmi Ses signes Il a créé
de vous, pour vous, des épouses pour que vous viviez en tranquillité avec elles, et Il a mis entre

vous de |'affection et de la bonté. Il y a en cela des preuves pour des gens qui réfléchissent.)

[Sourate Ar-Roum : 21].

Allah - exalté soit-Il - dit aussi : (elles sont un vétement pour vous et vous étes un vétement pour

eIIes.) [Sourate Al-Baqarah : 187].

e L'incitation au mariage

L'lslam attache une grande importance & la construction d'un foyer familial sain et équilibré.
Il encourage les jeunes a se marier en raison des nombreux bienfaits que le mariage procure.
‘Abd Allah ibn Mas'oud a dit : Le Prophéte - que la paix soit sur Lui - a dit : « O ensemble des
jelines gens, que celui d’entre vous qui en a les moyens se marie, car cela est plus @ méme
de détourner le regard [des tentations charnelles illicites] et de préserver les parties intimes.
Et que celui qui nen a pas les moyens jeiine, car le jeline est pour Lui une protection. » (Hadith

rapporté par Al-Boukhari et Mouslim).




o Le bon choix du partenaire

L'lslam recommande vivement aux deux époux de bien choisir leur conjoint, et précise les
qualités a rechercher tant chez I'homme que chez la femme. Il reconnait également & la
femme le droit de choisir librement Son futur époux. Abou Hatim al-Mouzani a dit : Le Messager
d’Allah - que la paix soit sur Lui - a dit : « Si quelqu’un dont vous étes satisfait de la religion
et de la moralité fait une demande de mariage [pour I'une de vos filles], alors mariez-le. Si
vous ne faites pas, |l y aura des troubles sur terre et une corruption étendue. » (Hadith rapporté par

At-Tirmidhi).

@O Le droit d'autorité

Notre noble religion a établi une organisation équilibrée des relations au sein de la famille,
en assignant @ chaque membre des responsabilités en adéquation avec sa nature. Ainsi, |l
a confié & 'homme I'autorité familiale (giwama), en le chargeant de la gestion du foyer, de
la prise en charge des besoins familiaux et de I'entretien financier. ‘Abd Allah ibn ‘Omar -
qu’Allah a agréés, Lui et Son pére - a rapporté avoir entendu le Messager d’Allah - que la paix
soit sur Lui - dire : « Chacun d’entre vous est un berger et chacun d’entre vous est responsable
de Son troupeau. Ainsi, le dirigeant est un berger et Il est responsable de Son troupeau ;
I'homme est un berger au sein de sa famille et Il est responsable de Son troupeau ; et la
femme est une bergére dans le foyer de Son mari et elle est responsable de Son troupeau. »

(Hadith rapporté par Al-Boukhari et Mouslim).

L'autorité familiale ne signifie en aucun cas que I'homme doive étre dur ou mal se comporter &
I"égard de Son épouse ou de sa famille. Au contraire, I'lslam I'exhorte & faire preuve de bonté
et de noblesse de caractére a leur égard. Le Propheéte - que la paix soit sur Lui - a dit : « Le
croyant dont la foi est la plus compléte est celui dont la moralité est la plus vertueuse. Et les

meilleurs d’entre vous sont ceux qui traitent le mieux leurs femmes. » (Hadith rapporté par AtTirmidhi).

e La piété filiale
L'lslam accorde une grande importance a la piété filiale, au soin porté aux parents et a leur
respect, comme en témoignent de nombreux versets. Il a également accordé a la mere une
place éminente, ce qui ressort clairement de plusieurs hadiths, parmi lesquels : ce célébre
hadith rapporté par Abou Horayra - quAllah a agréé - qui a dit : [Un homme demanda :] «

o} Messager d'Allah ! Qui parmi les gens mérite le plus que je me comporte bien avec Lui ? »



Le Prophéte répondit : « Ta mére ». « Et ensuite ? », demanda de nouveau I'homme. « Ta mére
», répondit de nouveau le Prophéte. « Et ensuite ? », demanda encore une fois 'homme. « Ta
mére », répondit encore une fois le Prophéte. « Et ensuite ? », insista encore 'homme. « Ton

pére », répondit finalement le Prophéte. (Hadith rapporté par Al-Boukhari et Mouslim).

Ce mérite accordé a la mere s'explique par les lourdes responsabilités qu’elle assume, &
commencer par la grossesse et I'accouchement, jusqu’a I'éducation de Ses enfants et la

sollicitude dont elle les entoure.

L'lslam interdit toute forme d'irrespect a I'égard des parents, méme la moindre parole de
contrariété est proscrite, conformément & ces paroles d’Allah - exalté soit-Il : { Et ton Seigneur a
décrété : « N'adorez que Lui ; et (marquez) de la bonté envers les pére et mére : si I'un d’eux
ou tous deux doivent atteindre la vieillesse auprés de toi, alors ne leur dis point : « Fi! » et ne

les brusque pas, mais adresse-leur des paroles respectueuses.) [sourate Atisra® : 23].

Dans Ses textes, I'lslam a interdit de maniére appuyée I'impiété filiale dont Il a fait un péché
capital, comme en témoignent ces paroles du Prophéte - que la paix soit sur Lui - [qui
demanda un jour :] « Voulez-vous que je vous informe des péchés capitaux les plus graves ?
» Les présents répondirent : « Oui, 6 Messager d’Allah. » Il dit : « Attribuer un associé a Allah,

et I'|mp|été filiale. » (Hadith rapporté par At-Tirmidhi).

La piété filiale envers des parents mécréants

Llslam étant une religion de miséricorde, d'indulgence, et de bienfaisance, Il a recommandé
un comportement empreint de respect et de douceur envers les parents, méme s'ils ne sont pas
musulmans, et méme s'ils incitent leur enfant & abandonner I'lslam. Le croyant doit persister dans
Son bon comportement & leur égard, par reconnaissance pour leur mérite et leur droit & étre
traités avec bonté. Allah - exalté soit-Il - dit : (Nous avons commandé a I'homme [la bienfaisance
envers] Ses pére et mére ; sa mére I'a porté [subissant pour Lui] peine sur peine : Son sevrage
a lieu a deux ans. Sois reconnaissant envers Moi ainsi qu’envers tes parents. Vers Moi est la
destination. Et si tous deux te forcent & M'associer ce dont tu n'as aucune connaissance,

alors ne leur obéis pas ; mais reste avec eux ici-bas de fagcon convenable.) [sourate Lougmane : 14-15].

A ce propos, Il convient de mentionner un point important concernant les musulmans
nouvellement convertis, & savoir que certains souhaitent immeédiatement changer leur prénom
apres leur conversion. Or, cela n’est pas obligatoire, sauf si le nom comporte un sens illicite. Plus
encore, garder Son prénom d’origine peut méme étre pour le musulman nouvellement converti

un acte de piété filiale par lequel Il honore Ses parents, car ce sont eux qui le Lui ont donné.



o L'éducation et I'équité envers les enfants

Notre noble religion a insisté sur I'importance de I'éducation des enfants et la nécessité pour
les parents d’assumer cette mission exigeante, car elle constitue le socle de toute société noble
et vertueuse. L'lslam a également exhorté les parents & prémunir de I'Enfer ceux dont ils ont
la charge. Allah - exalté soit-Il - dit : (O vous qui avez cru ! Préservez vos personnes et vos
familles, d'un Feu dont le combustible sera les gens et les pierres, surveillé par des Anges
rudes, durs, ne désobéissant jamais a Allah en ce qu’ll leur commande, et faisant strictement

ce qu’on leur ordonne.) [sourate AtTahrim : 6].

Par ailleurs, I'lslam exhorte a étre équitable entre Ses enfants, et & ne pas en préférer certains
au détriment des autres, que ce soit dans les dons ou dans le traitement affectif, car cela
influe grandement sur la stabilité de la famille. Le Prophéte - que la paix soit sur Lui - a dit : «

Craignez Allah et soyez équitables envers vos enfants. » (Hadith rapporté par Mouslim).

o L'entretien des liens de parenté

L'lslam n’a pas omis de souligner I'importance des autres membres de la famille, Il a encouragé
a veiller sur eux et a entretenir les liens de parenté qui les unissent. De nombreux versets et
hadiths insistent sur le mérite d’honorer Ses proches et d’entretenir les liens de parenté avec
eux, et interdisent de rompre ces liens. On compte parmi ces textes les paroles du Prophéte
- que la paix soit sur Lui : « Que celui qui désire que sa subsistance soit étendue et sa vie

prolongée entretienne Ses liens de parenté. % (Hadith rapporté par Al-Boukhari).






Les piliers de la foi

1. Vrai ou faux:
La foi au destin inclut le fait de croire que le mal ne provient pas d’Allah.

Réponse: Faux (Cela inclut plutét le fait de croire que le bien et le mal relévent tous deux du
décret d'Allah).

2. Question a choix multiple:
Laquelle des propositions suivantes n’est pas un pilier de la foi ?
A. La foi aux messagers
B. La foi au Paradis uniquement
C. La foi aux livres
D. La foi aux anges

Réponse: b. La foi au Paradis uniquement

3. Trouver le lien :

La foi en Allah est le fondement de tous les piliers, et la foi aux messagers repose sur le fait

qu’Allah les ait choisis. Quel est le lien entre ces deux affirmations ?

Réponse: One’s relationship with Allah causes peace and tranquility, which are both the result of
obeying Allah.

4. Evaluation de la compréhension (déduction):
Quel est I'effet de la foi au Jour dernier sur le comportement quotidien du musulman ?

Réponse: Elle I'améene & se remettre en question et a corriger Son comportement, car Il sait qu’ll

rendra des comptes dans I'au-deld pour chacune de Ses ceuvres.



