:jvf:)

JigxJl &b duna>

5031 @b) a0l

Programme de formation
des predicateurs musulmans
nouvellement convertis




Lecon 1
Les piliers de I'lslam

Introduction

L'Islam est une religion globale qui régit 'ensemble de la vie de I'étre humain
dans Ses différents aspects. Afin de réaliser cette finalité de globalité, Allah
(Dieu) - glorifié et exalté soit-Il - a institué cinq piliers principaux sur lesquels
repose |'lslam, et sur la base desquels se batissent la foi du musulman et sa
pratique religieuse. Ces piliers de I'lslam représentent les actes d'adoration
et les ceuvres principales que le musulman se doit d’accomplir en tant que

part de Son engagement envers |'lslam.

Dans cet exposé, nous aborderons ces piliers en détail, et nous expliciterons
leur réle dans la formation de la personnalité équilibrée du musulman.




Premier pilier

Les deux attestations de foi

le premier fondement de I'lslam

Le premier des piliers de I'lslam est les deux attestations de foi, qui consistent & attester qu’il n'y a
pas de divinité en dehors d'Allah, et que Mohammad est le Messager d’Allah. Ces deux attestations
sont la porte d'entrée dans I'lslam : en effet, celui qui veut embrasser la religion de I'lslam doit les
prononcer avec véracité, sincérité, certitude et amour, aprés en avoir compris la signification, I'avoir

acceptée, et s'y étre soumis a la fois extérieurement et intérieurement.

L'attestation qu'il n"y a pas de divinité en dehors d’Allah - exalté soit-Il - signifie : proclamer Son unicité
et rejeter tout associé qui pourrait Lui étre attribué. Ainsi, personne ne mérite d'étre adoré en dehors
d'Allah. Allah - exalté soit-Il - dit : (Et il ne leur a été ordonné que d'adorer Allah et de Lui vouer un

culte exclusif en se détournant [d’autres divinités que Lui] ) [sourate Al-Bayyina : 5].

Pour ce qui est de |'attestation que Mohammad est le Messager d’Allah, elle signifie : croire que
Mohammad - que la paix soit sur Lui - est le prophéte final qu’Allah a envoyé pour guider I'humanité.
Cette attestation engage le musulman & suivre la tradition (sounna) du Prophéte et & mettre en

pratique les préceptes qu'il a apportés.

Le Prophéte - que la paix soit sur Lui - a dit : «L'Islam a été édifié sur cinq [piliers] : I'attestation qu'il
n'y a pas de divinité en dehors d’Allah et que Mohammad est le Messager d’Allah...» (Hadith rapporté par

Al-Boukhari).



Deuxiéme pilier

La priére

Le lien entre le serviteur et Son Seigneur

La priere est le deuxieme des piliers de I'lslam, et le plus important aprés les deux attestations de foi.
Le Prophete - que la paix soit sur Lui - a en effet dit : «La priére est est le pilier central de la religion.»
Elle fait office de relation directe entre le serviteur et Son Créateur, dans le sens ou le musulman se
dresse cinq fois par jour face a Allah - exalte soit-ll -, avec humilité et en Le suppliant. Allah - exalté
soit-Il - dit : (... car la priére demeure, pour les croyants, une prescription, & des temps déterminés)

[Sourate An-Nissa™ : 103].

La priére n'est pas un simple rituel, mais un moyen d'atteindre la sérénité de I'aGme et de I'esprit.
Elle rappelle quotidiennement au musulman de s’adresser, avec Son coeur et sa raison, a Allah -
exalté soit-ll -, et maintient un lien spirituel continu entre I'étre humain et Son Seigneur. Elle éduque
aussi le musulman & la discipline et & la régularité, tout comme elle l'incite a s'éloigner des péchés,
conformément aux paroles d’Allah - exalté soit-Il - : (En vérité la priére préserve de la turpitude et du

bldmable) [sourate A-‘Ankaboute : 45].

Parmi les finalités de la priere, il y a I'expiation des péchés et des fautes que I'étre humain commet
durant le jour. Le Prophéte - que la paix soit sur Lui - a dit en effet : « Voyez-vous si un fleuve coulait
prés de la porte de I'un d’entre vous, et qu'il se lavait cing fois par jour avec Son eau, resterait-il de la
saleté sur Lui ? - Non, Lui répondit-on. » Le Prophéte dit alors : « Il en est de méme pour les cinq priéres

: Allah efface, par elles, les péchés.» (Hadith rapporté par A-Boukhari et Mouslim).



Troisieme pilier

L'auméne légale

Une purification de la richesse et de I'dme

Lauméne légale (zakat) est le troisieme des piliers de I'lslam, et une obligation financiére imposant
au musulman de verser|[, chaque année,] une part déterminée de Ses biens au profit des pauvres et
des nécessiteux. L'aumdne légale n'est donc pas un simple impdt financier, mais bel et bien un moyen
de purifier I'dme de I'avarice, de la cupidité et des péchés, de renforcer le sentiment de solidarité
du musulman envers autrui, et de guérir 'dGme du croyant de la maladie de I'amour du bas monde.
Allah - exalté soit-ll - a dit : (Préléve de leurs biens une aumédne par laquelle tu les purifies et les bénis)

[Sourate At-Tawba : 103].

L'aumdne Iégale vise également & concrétiser I'équilibre social, puisqu’elle contribue & combler les
besoins des pauvres et permet de réduire I'écart entre les riches et les pauvres. Par Son biais, le
musulman prend conscience de sa responsabilité envers la société, et les richesses deviennent alors

un outil de bienfaisance et de bénédiction.

L'aumdne légale n'est pas une aumodne laissée a la libre appréciation du croyant, mais un devoir légal
devant étre assumé par tout musulman dont la richesse, possédée pendant une année compléte, a
atteint un certain seuil. Le Prophéte - que la paix soit sur Lui - a dit : «Celui qui s’acquitte de I'auméne

légale sur Ses biens voit leur part de mal disparaitre.» (Hadith rapporté par lon Majah et déclaré bon par A-Albani).



Quatrieme pilier

Le jedine
S'abstenir de manger, de boire, et de tout ce qui rompt le
jeline, dans l'intention de se rapprocher d’Allah - exalte soit-Il

Le jelne est le quatrieme des piliers de I'lslam, et il est pratiqué pendant le mois béni de Ramadan.
Il ne consiste pas simplement & s’abstenir de manger et de boire, mais c’est également un exercice
spirituel et physique visant & acquérir la crainte d’Allah et la conscience d’étre observé par Lui, ainsi
qu'a éduquer I'dme et raffermir la volonté. Allah - exalté soit-ll - dit : (O les croyants ! On vous a
prescrit le jeine comme on |'a prescrit & ceux d'avant vous, ainsi atteindrez-vous la piété) [sourate A-

Bagara : 183].

jed A usu Sprouve Lui-mé i uer uvr 2 iteux,

En jeGnant, le musulman éprouve Lui-méme la faim que ressentent les pauvres et les nécessiteux, ce
qui Lui apprend & étre patient, & maitriser Ses pulsions, et @ prendre conscience des bienfaits dont
Allah I'a comblé et qu'il peut étre amené & oublier ; car c’est lorsque I’homme s’en retrouve privé qu'il
en reconnait la valeur. Or, durant le jelne, I'étre humain s’abstient de manger, de boire et d’avoir des

rapports sexuels, ce qui le conduit justement & apprécier ces bienfaits et & en remercier Allah.

Le jelne est également une opportunité de se repentir et de se rapprocher d’Allah, puisque le
musulman adore encore plus Allah et Lui obéit davantage quand il jelne. Le Prophete - que la paix
soit sur Lui - a dit en effet : «CelLui qui jetine le mois de Ramadan, avec foi et en mettant en dép6t sa

rétribution auprés d'Allah, verra Ses péchés passés pardonnés.» (Hadith rapport¢ par Al-Boukhari).

Enfin, le jelne confére au musulman une purification tant spirituelle que physique, et fortifie en Lui le

sens de la solidarité sociale par sa participation & cette adoration collective.



Cinquiéme pilier

Le Hajj (grand pélerinage)

Se rendre a la La Mecque et dans les lieux de rite afin
d'y accomplir des ceuvres déterminées a des moments
spécifiques.

Le Haijj est le cinquiéme des piliers de I'lslam, et une obligation pour tout musulman doué de raison,
majeur, et ayant la capacité d'accomplir cette éminente adoration. Allah - exalté soit-Il - dit : (Et fais
aux gens une annonce pour le Haijj. lls viendront vers toi, a pied, et aussi sur toute monture, venant

de tout chemin éloigné) [sourate AlHajj : 27].

Le Haijj est une expression concréte du monothéisme et de I'adoration exclusive d’Allah - exalté soit-ll
-, éduquant ainsi le musulman & adorer Allah - exalté soit-ll - seul. Il consiste en un voyage spirituel
qui rassemble les musulmans de tous les coins du monde en un seul lieu, afin qu'ils accomplissent
des rites reflétant I'unité de la communauté musulmane et Son humilité devant Allah - exalté soit-Il.
Durant le Hajj, les musulmans portent le vétement de sacralisation (ihram), symbole de leur égalité,

qui efface toute différence entre riche et pauvre, et entre personne importante et modeste.

Le Haijj fait renouer le musulman avec sa nature primordiale et donne un nouveau souffle & sa relation
avec Son Seigneur. Il est aussi une occasion de se repentir et de se défaire de Ses péchés. Le Prophéte
- que la paix soit sur Lui - a dit : «CelLui qui accomplit le Hajj sans avoir eu de rapports intimes ni
commis de perversité, reviendra aussi pur que le jour oi sa mére I'a mis au monde.» (Hadith rapporté par

Al-Boukhari).



Conclusion

Les piliers de I'lslam constituent le fondement sur lequel repose la religion islamique.
Ce sont eux qui organisent la vie du musulman, le lient & Son Créateur, et Lui assurent

I'’équilibre dans le bas monde et dans I'au-dela.

Par les deux attestations de foi, le musulman affirme Son monothéisme ainsi que sa
croyance en Allah - exalté soit-Il - et au message du Prophéte - que la paix soit sur Lui.
Et c’est par les autres piliers - que sont la priere, 'aumone Iégale, le jelne, et le Hajj -

que se manifeste la pratique concréte et spirituelle de I'lslam.

Ces piliers ne sont pas seulement des adorations individuelles, mais un systeme complet
permettant de batir une société forte et solidaire, et d'assurer concrétement la justice et

I'entraide entre Ses membres.




Lecon 2

Les piliers de la fol

Introduction

La foi est le fondement de la religion de I'lslam, et c’est elle qui dessine les contours de la
relation entre I'étre humain, Son Seigneur et le monde qui I'entoure. Dans I'lslam, la foi ne

se limite pas a une simple adhésion du coeur, mais constitue plutét un ensemble complet

|

réunissant la croyance, la conviction ferme et les ceuvres qui en découlent. Elle est définie
comme : la croyance inébranlable en tout ce qui a été dit par Allah et Son Messager,

accompagnée d'approbation, de sérénité, de satisfaction et d'obéissance.

Afin de rendre plus clair le concept de foi, Jibril (Gabriel) descendit auprés du Prophéte -
que la paix soit sur Lui - pour I'interroger a Son sujet, et le Prophéte Lui en expliqua alors
les piliers. Il est en effet rapporté de ‘Omar ibn al-Khattab - qu’Allah a agréé - que Jibril
demanda : « Parle-moi donc de la foi. », et que le Prophéte - que la paix soit sur Lui - Lui
répondit : « ... que tu croies en Allah, en Ses anges, en Ses livres, en Ses Messagers, au

Jour Dernier, et que tu croies au Destin, qu’il soit bon ou mauvais.» (Hadith rapport¢ par Mouslim).

Ces six piliers de la foi ont été institués par Allah - glorifié et exalté soit-ll - qui a imposé
a chaque musulman d’y croire, de les accueillir avec sérénité, de les accepter et de se

soumettre a ce qu'ils impliquent. Ces piliers forment le dogme islamique qui définit la

relation du musulman avec Son Seigneur et avec |'univers.

Dans cet exposé, nous traiterons de ces six piliers en détail.




Premier pilier

La foi en Allah - exalté soit-ll

elle consiste a croire en Son existence, en Sa seigneurie, en
Sa divinité, et en Ses Noms et attributs.

Le premier des piliers de la foi est la foi en Allah - glorifié et exalté soit-Il -, qui est le socle sur lequel
repose le dogme islamique. Elle signifie croire fermement qu’Allah est vivant, qu'll existe, qu’ll est le
Créateur et I'Administrateur, qu’ll est Un et Unique, et qu’ll n'a pas d’associé. Allah - exalté soit-Il - dit : (

Dis : Il est Allah, Unique. {} Allah, Le Seul & étre imploré pour ce que nous désirons.) [Sourate Alkhlasse : 1-2].

La foi en Allah requiert du musulman qu’il reconnaisse Son unicité dans Ses actions, Ses Noms et
Ses attributs, ainsi que dans les actions faisant partie de I'adoration d’Allah. Ceci inclut la foi qu'Allah
est le Créateur, le Pourvoyeur, CelLui qui donne la vie, Celui qui donne la mort, et le Détenteur des
attributs de perfection et de majesté. Cette foi se manifeste dans le fait d’adresser |'adoration et

I'obéissance a Allah seul, sans rien Lui associer.

La foi en Allah libére le musulman de toute servitude envers les humains et les choses matérielles, et

elle rassure Son coeur quant au fait qu’Allah est le Commandeur et I'Administrateur de toute chose.

Par ailleurs, la foi en Allah est elle-méme le pilier des autres piliers de la foi : elle en est le premier, la
base, et la substance. En effet, lorsque tu as foi en Allah - exalté soit-ll, en Son existence, et en Son réle
d’Administrateur de toutes les affaires de ta vie, cela te conduit a avoir foi aux messagers - qu’Allah
les protege - qu’ll a élus parmi les habitants de la terre afin de transmettre Son message & tous les
étres humains, de leur expliciter la vérité, et de leur enseigner ce qui a trait & leur religion, ce dont ils

doivent s'acquitter dans le bas monde, et ce qui les attend dans I'au-dela.

Puis, quand tu as foi en Allah et en Ses messagers, ta foi s'étend nécessairement & leurs messages qui
mentionnent les anges, les livres et le Jour Dernier. De méme, quand tu as foi en Allah - exalté soit-ll,
tu as foi au fait qu’ll décide de ce qui t'a été imparti dans ce bas monde, et que le Destin, bon ou

mauvais, releve de Son décret.



Deuxiéme pilier

La foi aux anges

Le deuxieme des piliers de la foi est la foi aux anges. Ceux-ci sont des créatures de lumiéere qui ne
désobéissent jamais & Allah et agissent selon Ses ordres. Allah - exalté soit-ll - dit : (ne désobéissant

jamais & Allah en ce qu’ll leur commande, et faisant strictement ce qu’on leur ordonne.) [sourate AtTahrim : 6].

L'lslam a donné une description des anges, puisqu’on trouve dans les textes religieux que ce sont
des créatures immenses, créées de lumiére, qualifié¢es d’harmonieuses et de belles, qui ne sont
caractérisées ni comme males ni comme femelles. s ont des ailes, ne se lassent ni se fatiguent jamais
de mentionner et d'adorer Allah - exalté soit-Il, et n‘ont aucun besoin de manger ou de boire. Allah a
donné a certains anges le pouvoir de prendre une apparence humaine. Leur nombre est si immense

que seul Allah le connait, et ils ont des formes et des tailles diverses, n’étant donc pas tous identiques.

Pour ce qui est de la description de leurs fonctions et de leurs taches, elles ont été mentionnées
dans les textes religieux : ainsi, certains ont été créés uniquement pour adorer Allah, d'autres ont été
chargés de porter le Tréne, d'autres encore ont été chargés de transmettre les révélations. Certains
sont les gardiens du Paradis, alors que d’autres sont les gardiens de I'Enfer. Il en est qui assistent aux
assemblées ou on évoque Allah et aux cercles de science, d'autres qui sont chargés de saisir les

dmes, et d'autres encore qui ont la responsabilité des montagnes, etc.

La foi aux anges fait prendre conscience au musulman qu’il existe des créatures invisibles qui agissent
conformément aux ordres d’Allah, ce qui Lui rappelle & I'esprit la grandeur d’Allah - exalté soit-Il - et

Son pouvoir absolu & créer ce que nous ne pouvons Ni voir ni percevoir par nos sens limités.



Troisieme pilier

La foi aux livres célestes

Les messages de la guidance

Le troisieme des piliers de la foi est la foi aux livres célestes qu'Allah - exalté soit-ll - a révélés afin
de guider les humains. Ces Ecrits contiennent les messages d’Allah adressés aux peuples [par
I'intermédiaire] de leurs prophétes, les orientant vers |'adoration d’Allah et la conformité & Ses
commandements. Allah - exalté soit-l - dit : (Nous avons effectivement envoyé Nos Messagers avec
des preuves évidentes, et fait descendre avec eux le Livre et la balance, afin que les gens établissent

la justice.) [sourate AlHadid : 25].

Les livres célestes auxquels croient les musulmans incluent les Feuillets [d'lbrahim] la Torah, I'Evangile,
les Psaumes, ainsi que le Noble Coran, qui est le plus parfait et le dernier des livres révélés, et qui

contient le message final révélé afin de guider 'humanité dans Son ensemble.

La foi aux livres célestes aide le musulman & saisir la chronologie des messages divins, et Lui fait
comprendre qu'Allah a révélé, en toute époque, un livre adapté & Son contexte, dont la finalité est de

guider les hommes vers le droit chemin.



Quatrieme pilier

La foi aux messagers

Les guides du monde

Le quatrieme des piliers de la foi est la foi aux messagers. Les prophétes et les messagers sont les
envoyés qu'Allah - exalté soit-Il - a choisis pour transmettre Ses messages a leurs peuples et orienter
ceux-ci vers Son adoration, puisque |'Islam est la religion de tous les prophétes. Allah - exalté soit-Il -

dit : (Certes, la religion acceptée d'Allah, c’est I'lslam. ) [sourate AImrane : 19].

Il dit également : (Nous avons envoyé dans chaque communauté un Messager, [pour leur dire] : «

Adorez Allah et écartez-vous du Taghoute. » ) [Sourate An-Nahi : 36].

La foi aux messagers implique de croire qu'ils sont des étres humains choisis par Allah - exalté soit-
Il - afin d'étre des intermédiaires entre Lui et les gens, qu’ils ne détiennent aucun pouvoir d’étre utiles
ou nuisibles pour eux-mémes ou pour autrui, et qu’ils sont infaillibles dans la transmission du message

divin.

Parmi les messagers auxquels il est obligatoire de croire, on compte : Nouh, Ibrahim, Moussa, ‘Issa,

et Mohammad - que la paix soit sur Lui -, ainsi que tous ceux qu’Allah a mentionnés dans Son Livre.



Cinquiéme pilier

La foi au Jour Dernier

La foi au Jour Dernier est le cinquiéme des piliers de |a foi, le Jour Dernier étant le Jour de la Résurrection,
a savoir le jour durant lequel Allah ressuscitera tous les serviteurs et leur demandera des comptes.
Allah - exalté soit-ll - dit : (Quiconque fait un bien fit-ce du poids de la larve d'une fourmi, le verra,

et quiconque fait un mal fiit-ce du poids de la larve d'une fourmi, le verra. ) [sourate Az Zalzala : 7-8].

La foi au Jour Dernier requiert du musulman qu'il croie que la vie du bas monde n’est pas la derniére
vie, mais qu’il y a encore une vie aprés la mort, et qu’Allah - exalté soit-ll - ressuscitera les gens afin
de leur demander des comptes pour leurs ceuvres. Ainsi, ceLui qui aura eu foi en Allah et Lui aura
obéi entrera au Paradis pour y jouir de la vie éternelle, alors que celui qui n‘aura pas eu foi en Lui

demeurera éternellement en Enfer.

Cette foi amene le musulman a étre droit dans sa vie, car chaque ceuvre qu'il accomplit sera rétribuée,
que ce soit en bien ou en mal. De plus, cette foi renforce le sentiment de responsabilité et incite a

accomplir des ceuvres vertueuses.



Le sixieme pilier

La foi au Destin

La foi au Destin, bon ou mauvais, est le sixieme et dernier des piliers de la foi. Le Destin (qadar) signifie
qu'Allah - exalté soit-Il - a déterminé (du verbe qaddara) toute chose dans I'univers, et que tout ce qui
se produit de bien ou de mal dans la vie est préalablement connu par Allah. Allah - exalté soit-Il - a

dit : (Nous avons créé toute chose avec mesure.) [Sourate A-Qamar : 49].

La foi au Destin requiert du musulman qu'il soit satisfait du décret et du destin d'Allah, que ce
qui Lui arrive soit favorable ou défavorable. Elle enseigne aussi au musulman la soumission au
commandement d’Allah - exalté soit-ll -, tout comme elle |'apaise en Lui inspirant que tout ce qui se

produit obéit a la sagesse divine, méme si I'étre humain ne la comprend pas sur le moment.

Cependant, la foi au Destin ne signifie aucunement d'étre fataliste face aux événements et de rester
inactif : le musulman doit plutdt fournir des efforts et ceuvrer, en ayant la certitude que les résultats ne
sont que du ressort d’Allah seul, en raison des paroles du Prophete - que la paix soit sur Lui : «Efforce-
toi de réaliser ce qui t'est bénéfique, sollicite I'aide d'Allah, et ne te décourage pas.» (Hadith rapporté par

Mouslim).




Conclusion

Les six piliers de la foi sont I'assise sur laquelle est batie la foi du musulman. lls orientent
sa vie vers |'obéissance d'Allah et la recherche de Son agrément.

La foi en Allah, aux anges, aux livres célestes, aux messagers, au Jour Dernier, et au
Destin, assure au musulman une vie équilibrée, emplie de sérénité et de confiance en la
miséricorde et la justice d’Allah. C’est par ces piliers que le musulman prend conscience
de Son importance dans |'univers, et qu'il est amené & se conformer aux vertus de
moralité et & accomplir des ceuvres vertueuses, aspirant a remporter I'agrément d’Allah
dans le bas monde et dans I'au-dela.



Lecon 3

L es deux attestations de foi et leur
signification

Introduction

Les deux attestations de foi constituent le premier des piliers de I'lslam, et

c’est en les prononcant que I'étre humain embrasse cette religion.

Elles se composent de deux attestations lourdes de sens : «l'attestation qu'il
n'y a pas de divinité en dehors d'Allah» et «I'attestation que Mohammad est

le Messager d'Allah».
Ce ne sont pas de simples paroles vides de sens, mais bien un engagement

total envers ce gqu’elles signifient et impliquent. Elles forment le coeur méme
du dogme islamique, puisqu’elles expriment |'unicité d’Allah et la foi en la
prophétie de Mohammad - que la paix soit sur Lui.

Dans cet exposé, nous traiterons de la signification des deux attestations de

foi et de leur importance dans la vie du musulman.




LA SIGNIFICATION DE CE
QU’EST LE MONOTHEISME

I"attestation qu'il n'y a pas de divinité en
dehors d'Allah

L'attestation qu'il n'y a pas de divinité en dehors d’Allah est la premiére des deux attestations de foi.
Elle a valeur d’acceptation de I'unicité d’Allah - gloire et majesté a Lui - et du fait qu'il n'y a pas d'étre
digne d’adoration excepté Allah. Cette attestation résume le dogme islamique en deux formules mais
elle est lourde de sens. Allah - exalté soit-ll - dit : (Et votre Divinité est une divinité unique. Pas de

divinité & part Lui, le Tout Miséricordieux, le Trés Miséricordieux.) [sourate A-Bagara : 163].

L'attestation qu'il n'y a pas de divinité en dehors d'Allah signifie que le musulman reconnait qu'il
n'existe pas de créateur ou de gestionnaire de |'univers excepté Allah, et que rien ni personne, hormis

Lui, ne mérite d'étre adoré.

Cette formule rejette donc I'associationnisme (chirk) sous toutes Ses formes, qu'il s'agisse de I'adoration
d'idoles, d'étres humains, ou de toute autre créature, conformément & ces paroles d’Allah : (Dis : Il est
Allah, Unique. &} Allah, Le Seul & &tre imploré pour ce que nous désirons. {2} Il n"a jamais engendré,

n’a pas été engendré non plus. {c} Et nul n’est égal & Lui.) [sourate Alikhiasse : 1-4].

Elle rejette également le culte des passions, ce qui implique la pleine servitude a I'égard d’Allah et la
négation de tout associé, y compris la propre dme du serviteur et Ses inclinations incompatibles avec
les commandements d’Allah. Allah - glorifié et exalté soit-lIl - met en garde contre ces inclinations en
disant : (Vois-tu ceLui qui prend sa passion pour sa propre divinité ? Et Allah I'égare sciemment, scelle
Son ouie et Son cceur, et étend un voile sur sa vue. Qui donc peut le guider aprés Allah ? Ne vous

rappelez-vous donc pas ?) [sourate AlJathiya : 23].

L'attestation du monothéisme améne le musulman & s’orienter avec tout Son coeur exclusivement vers

Allah dans tous les aspects de sa vie, que ce soit dans I'adoration, |'ceuvre, ou les vertus.



La foi au message divin dans

'attestation que Mohammad est le Messager d’Allah

La deuxiéme attestation de foi est |'attestation que Mohammad est le Messager d’Allah. Elle signifie
croire en la prophétie de Mohammad - que la paix soit sur Lui -, en sa qualité de dernier prophéte et
messager, et au fait qu’il a été envoyé par Allah - glorifié et exalé soit-Il - afin de guider toute I'humanité.

Allah - exalté soit-Il - dit : (Mohammad est le Messager d'Allah.) [sourate ArFath : 29].

Cette attestation impose au musulman de se conformer & la tradition (sounna) du Prophéte, qui est
I'application pratique du Noble Coran. En effet, le Prophéte - que la paix soit sur Lui - est I'exemple
supréme dans l'exécution des commandements d’Allah et la conformité a Ses lois. Allah - exalté
soit-ll - dit : (En effet, vous avez dans le Messager d’Allah un excellent modéle [& suivre]) [sourate

Al-Ahzab : 21].

Ainsi, prendre le Prophéte Mohammad pour exemple fait partie intégrante du dogme islamique, et
cela signifie que le musulman doit mettre en pratique Ses enseignements dans tous les aspects de la

vie, qu'il s'agisse de |'adoration, des vertus, des interactions avec autrui, ou autre.



Les deux attestations de foi

un engagement pratique et spirituel

Ces formules ne se limitent pas & de simples paroles que I'étre humain prononce machinalement :
elles sont un engagement pratique et spirituel impactant toute la vie du musulman. L'attestation qu'il
n'y a pas de divinité en dehors d’Allah signifie que I'étre humain doit adorer Allah seul, se soumettre &
Lui dans toute chose, s'en remettre a Lui, et Lui adresser Ses invocations et Ses espérances. Elle signifie

également que le musulman doit s'éloigner de toute forme d’associationnisme ou d'innovation.

Pour ce qui est de I'attestation que Mohammad - que la paix soit sur Lui - est le Messager d’Allah,
elle signifie que le musulman doit se conformer aux préceptes du Prophéte - que la paix soit sur Lui
-, et le prendre pour exemple dans sa vie. Le Prophete - que la paix soit sur Lui - a dit : «Toute ma
communauté entrera au Paradis, excepté ceux qui le refusent.» On Lui demanda : «Et qui donc
refuserait, 56 Messager d’Allah ?». Il répondit : «CeLui qui m‘obéit entrera au Paradis, et ceLui qui me

désobéit aura refusé [d'y entrer].» (Hadith rapporté par AlBoukhari).

Ainsi, cette attestation impose au musulman de mettre en pratique ce qui a été apporté par le Prophete

- que la paix soit sur Lui - comme guidance et vertus, et de s'abstenir de tout ce qu'il a interdit.



'effet des deux attestations

de foi dans la vie du musulman

Les deux attestations de foi ont un effet immense sur la vie du musulman, puisqu’elles deviennent le

fondement sur lequel il fait reposer I'ensemble de Ses actions et de Ses paroles.

Le monothéisme procure de la sérénité au musulman, car celui-ci sait, gréce a Lui, qu’Allah est
I’Administrateur de toute chose et qu’il n'a besoin d’aucun intermédiaire entre Lui et Son Créateur.
Allah - exalté soit-l - dit : (Certes, c’est par |'évocation d'Allah que les cceurs se tranquillisent.) [sourate

Ar-Ra'd : 28].

Ce sentiment de confiance en Allah allege I'inquiétude et la peur de I'avenir, et rend le musulman plus

apte & faire face aux défis de la vie.

D'autre part, la foi au message de Mohammad - que la paix soit sur Lui - améne le musulman &
suivre une voie claire dans sa vie, en prenant pour guides le Coran et la Sounna. Ce message ne se
réduit pas aux adorations seules, mais il s'étend & tous les aspects de la vie, comme les vertus, les

interactions avec autrui, et les relations sociales.

En effet, le musulman qui atteste que Mohammad est le Messager d’Allah adhére & la moralité
éminente que le Prophéte promouvait, et se pare de belles vertus comme la véracité, la loyauté, et la

bienfaisance envers les autres.



Les deux attestations

La clé du Paradis

Elles sont la clé de I'entrée au Paradis et la cause du salut dans I'au-deld, conformément aux paroles
du Prophéte - que la paix soit sur Lui : «CeLui qui dit : “Il 'y a pas de divinité en dehors d'Allah”

entrera au Paradis.» (Hadith rapporté par Mouslim).

De méme, les deux attestations de foi protegent I'étre humain contre la condamnation & un séjour
éternel en Enfer le Jour de la Résurrection, s'il est sincére dans sa foi et qu'il ceuvre selon les actions
et les vertus impliquées par ces deux attestations de foi. Le Prophéte - que la paix soit sur Lui - a dit
: «CeLui qui meurt tout en sachant qu’il n'y a pas de divinité en dehors d'Allah entrera au Paradis.»

(Hadith rapporté par Mouslim).

Ainsi, les deux attestations de foi ne sont pas seulement des paroles & réciter, mais bien un pacte entre
le serviteur et Son Seigneur, qui requiert de mettre en pratique le monothéisme apporté par I'lslam et

de se conformer & la Sounna du Prophéte - que la paix soit sur Lui.



Conclusion

Les deux attestations de foi constituent le fondement sur lequel est bati I'lslam, ainsi que
la porte d’entrée dans cette religion. L'attestation qu'il n'y a pas de divinité en dehors
d’Allah insiste sur I'unicité d’Allah et le rejet de toutes les formes d'associationnisme,
alors que I'attestation que Mohammad est le Messager d’Allah requiert du musulman
qu’il suive la guidance du Prophéte - que la paix soit sur Lui.

Elles ne sont donc pas que de simples paroles a prononcer, mais elles comportent des
significations éminentes impliquant que I'étre humain se soumette complétement &
Allah - exalté soit-Il - et qu'il suive les traditions du Messager d’Allah - que la paix soit
sur Lui.

Par l'intermédiaire de ces deux attestations de foi, le musulman accede a la sérénité de
I'Gme et au bonheur dans le bas monde, tout en nourrissant I'espoir d'entrer au Paradis
et d’atteindre le salut dans I'au-dela.



Lecon 4

L'Islam est la religion de tous les
Prophetes

Introduction

Les prophétes sont les messagers qu’Allah - exalté soit-Il - a envoyés aux
étres humains pour qu'ils transmettent Son message et guident I'humanité
vers le droit chemin.

Ce que tous les prophetes ont en commun, depuis Adam jusqu’a Mohammad
- que la paix soit sur Lui -, c’est qu'ils ont été porteurs d'un méme message
dont la substance est le monothéisme, c’est-a-dire la foi en un dieu unique
n‘ayant aucun d’associé.

Tous les prophétes sont venus appeler leurs peuples a adorer Allah seul et a
délaisser |'adoration des idoles ou de tout autre associé.

L'Islam, dans Son acception générale - la soumission & Allah par I'obéissance,
et la sujétion a Lui seul -, a été la religion de tous les prophetes a travers les
ages, bien que leurs Iégislations aient pu différer selon les époques et les

lieux.




L'Islam

La religion de tous les prophétes

L'lslam, au sens large, nest pas spécifique au Prophéte Mohammad - que la paix soit sur Lui - ; au

contraire, c’est le message du monothéisme qu’Allah a envoyé tous Ses prophétes transmettre.

L'lslam signifie soumission et sujétion a Allah - exalté soit-ll -, et c’est précisément la religion qui a
été professée par chaque prophéte d'Allah. Allah - exalté soit-l - dit : (Certes, la religion acceptée

d'A"Gh, c’est l'lslam. ) [Sourate Al-'Imrane : 19].

Ce verset confirme que la religion qu’Allah a choisie pour I'humanité est I'lslam, une religion impliquant

d’avoir foi en Allah, de proclamer Son unicité, et d’obéir & Ses commandements.

Or, tous les prophétes étaient musulmans dans le sens général du terme, puisqu’ils appelaient &

adorer Allah seul et rejetaient I'associationnisme et |'idolatrie.



Le message du monothéisme

Pivot de la prédication des prophétes

Le dogme du monothéisme est la colonne vertébrale de la prédication des prophétes. En effet, tous
ont été envoyés a leurs peuples afin de les appeler a adorer Allah seul et a rejeter I'adoration des
idoles ou de toute autre créature. Allah - exalté soit-Il - dit : (Et Nous n’avons envoyé avant toi aucun
Messager & qui Nous n’ayons révélé : «Point de divinité en dehors de Moi. Adorez-Moi donc».) [sourate

Al-Anbiya : 25].

Allah dit également : (Nous avons envoyé dans chaque communauté un Messager, [pour leur dire] :

«Adorez Allah et écartez-vous du Taghoute».) [sourate An-Nahi : 36].

A travers ces deux versets, nous constatons que le message de chaque messager a toujours été le

méme : il n'y a pas de divinité en dehors d’Allah.

Par exemple, I'appel de Nouh - quAllah le protége - illustre trés bien cela, puisqu'il a dit aux siens :

O mon peuple, adorez Allah. Pour vous, pas d'autre divinité que Lui. ) [sourate A-ATaf - 59].

Tel fut également I'appel d'lbrahim, de Moussa, de ‘Issa, et de Mohammad - que la paix soit sur Lui

: tous ont appelé au méme dogme qui est ceLui du monothéisme.



Ibrahim - qu’Allah le protege -

Le pére des prophétes et de I'appel au monothéisme

lbrahim - qu’Allah le protége - est le péere des prophetes. Allah - glorifié et exalté soit-Il - I'a élu afin
de transmettre Son message monothéiste, et sa mission consistait & combattre I'adoration des idoles

et & orienter les gens & adorer Allah I'Unique.

Allah - exalté soit-Il - dit au sujet d’lbrahim : (lbrahim était un guide (oummal) parfait. Il était soumis

& Allah, voué exclusivement & Lui et il n’était point du nombre des associateurs. ) [sourate An-Nahi : 120].

lbrahim - qu’Allah le protége - était un exemple de prophéte musulman soumis & Allah seul et ne Lui
associant rien. C'est Lui qui a bati la Ka'ba avec Son fils Isma’il - qu’Allah les protege tous les deux -
pour en faire un lieu dédié a I'adoration d'Allah seul, et il a affronté avec courage Son peére et les siens
lorsque ceux-ci adoraient des idoles, leur disant : (« Je désavoue totalement ce que vous adorez,

& I'exception de CelLui qui m'a créé, car c’est Lui, en vérité, qui me guide ».) [Sourate Az-Zoukhrouf : 26-27].

Ces versets démontrent que |'appel d’lbrahim consistait & proclamer I'unicité d’Allah et & se désavouer

del’associationnisme.

De sa descendance sont issus de nombreux prophétes qui ont tous poursuivi la voie de leur pere dans

I'appel al'lslam.



Moussa et ‘Issa - qu’Allah les protege -

Un méme appel au monothéisme

Moussa et ‘Issa - qu’Allah les protége - font également partie des plus importants prophétes envoyés
par Allah - exalté soit-Il -, et leur message fut, Lui aussi, ceLui du monothéisme. Moussa apporta le
message du monothéisme aux Israélites qu’il incita & adorer Allah seul, et il combaittit I'adoration
du Veau dont les siens se rendirent coupables. Allah - exalté soit-ll - dit : (Et [rappelez-vous] lorsque
Moussa dit & Son peuple : «O mon peuple, certes vous vous étes fait du tort & vous-mémes en prenant

le Veau pour idole. Revenez donc a votre Créateur») [sourate AlBagarah : 54].

Quant & ‘Issa - qu'Allah le protége -, il est venu afin de renouveler 'appel au monothéisme
précédemment délivré aux Israélites, apres que ceux-ci eurent dévié de 'adoration d’Allah - exalté
soit-ll. Allah - exalté soit-Il - transmet ces paroles de ‘Issa - qu’Allah le protége : («Certes, Allah est

mon Seigneur tout comme votre Seigneur. Adorez-le donc. Voila un droit chemin») [Sourate Maryam : 36].

‘Issa - qu’Allah le protége - n'initia pas de nouvel appel contraire & ceLui de Moussa ou d'lbrahim.

Son appel confirmait plutét la proclamation de I'unicité d'Allah.



Mohammad
- que la paix soit sur Lui -

Le Sceau des Prophétes et le message final du
monothéisme

Le Prophete Mohammad - que la paix soit sur Lui - est le dernier des prophétes et messagers, et Son
appel est venu compléter ce qui a été apporté par les Prophetes avant Lui. Allah - exalté soit-Il - a dit
: (Mohammad n’a jamais été le pére de I'un de vos hommes, mais le messager d'Allah et le dernier

des prophétes.) [sourate A-Ahzab : 40].

Le message du Prophéte Mohammad - que la paix soit sur Lui - fut la confirmation et le renouvellement
du message du monothéisme qu’Allah a envoyé tous les prophétes transmettre. Le Prophete - que
la paix soit sur Lui - a dit : «Mon exemple, comparé a celui des prophétes avant moi, est ceLui d'un
homme ayant bati une maison : il I'a perfectionnée et ornée, excepté a I'emplacement d'une brique,
dans un coin. Les gens qui déambulent autour disent alors avec étonnement : Et si tu mettais cette

brique a sa place ? Je suis cette brique : Je suis le Sceau des prophétes.» (Hadith rapporté par Al-Boukhari).

Ainsi, le message du Prophéte Mohammad - que la paix soit sur Lui - est la continuité de I'appel des
prophetes précédents, et le Coran est venu insister sur le fait que tous les prophetes ont appelé au

méme dogme.



Conclusion

Tous les prophétes, depuis Adam jusqu’d Mohammad - que la paix soit sur Lui -,
étaient porteurs du méme message fondamental : I'adoration d’Allah seul, sans
associé. L'lslam, dans Son acception globale qui est la soumission a Allah, est la
religion de tous les prophétes, et |I'appel au monothéisme est le noyau autour duquel
se sont rassemblés tous les prophétes qu'Allah a envoyés afin de guider I'humanité
vers la vérité.

L'Islam est donc la religion qui a unifié le message des prophétes et a assuré sa pérennité
a travers les ages. C'est aussi la religion qui unifie tous les messages célestes autour de
I'unicité de I'lmmense Créateur, 'orientation des hommes vers |'adoration d'Allah et la
conformité a Ses commandements.



Lecon 5

Les preuves de |'existence du
Créateur

Introduction

Tout ce qui existe dans I'univers comme choses visibles et invisibles est une
preuve et un signe, pour tout individu raisonnable, de I'existence du Créateur

- glorifié et exalté soit-Il.

Le Noble Coran traite d'ailleurs du theme de la création et de I'administration
[de I'univers] de maniére remarquable, en s’appliquant & inviter les esprits &
contempler les recoins de |'univers et les nombreux signes d’Allah. Il exhorte
aussi le coeur a se réveiller pour méditer sur la création du royaume des cieux

et de la terre ainsi que sur les signes et les indices qui y ont été placés.




La démonstration par
la raison

La raison, elle-méme, indique I'existence d'Allah - exalté soit-ll, et que toutes les créatures ont
nécessairement un auteur et un créateur, puisqu’il n'est pas possible qu’elles se soient créées elles-
mémes ni que leur existence soit le fruit du hasard. Le Noble Coran a opposé aux dénégateurs
et réfractaires un argument auquel la raison ne peut que se soumettre et |'esprit logique ne peut
qu’adhérer. En effet, Allah - exalté soit-Il - dit : (Ont-ils été créé & partir de rien ou sont-ils eux les
créateurs ? {c} Ou ont-ils créé les cieux et la terre ? Mais ils n‘ont plutét aucune conviction. ) [sourate

At-Tour : 35-36].

Nous comprenons de ces versets ce qui suit : Vous existez, et vous ne niez pas cette réalité. Or, les
cieux et la terre existent également, sans aucun doute. Qui donc a créé tout cela ? Qui vous a créés
et a organisé votre vie ? Qui a créé les cieux et ce qu'ils contiennent comme constellations et astres

? Qui a créé la terre et ce qu’elle porte comme montagnes, océans, et fleuves ?

C’est pourquoi de nombreux passages du Noble Coran insistent sur le fait de se fier & sa raison et
de faire preuve de discernement, et quoi de plus représentatif de cela que les nombreux versets se

terminant par «ne réfléchissez-vous donc pas ? » ou « puissiez-vous réfléchir».



7

L'ordre minutieux
de l'univers

Le réglage précis du fonctionnement de I'univers témoigne de I'existence d'Allah - glorifié et exalté
soit-ll. En effet, ceLui qui scrute I'univers, les constellations et astres célestes, ainsi que toutes les
créatures qui I'entourent, s’apercoit que tout cela - grand comme petit - obéit & des régles et des lois

extrémement précises et organisées.

Ainsi, le soleil se leve et se couche & des moments connus et déterminés. A ce propos, Allah - exalté

soit-Il - dit : (Le soleil et la lune [évoluent] selon un calcul [minutieux]) [sourate Ar-Rahmane : 5].

et Il dit aussi : (Et c’est Lui qui a créé la nuit et le jour, le soleil et la lune ; chacun voguant dans une

orbite) [sourate A-Anbiya® : 33].

De plus, ce que la science humaine, en tout lieu et en toute époque, a réussi a expliquer comme lois et
mysteres scientifiques démontre 'existence du Créateur - glorifié et exalté soit-Il, conformément & Ses
paroles : (Et tu verras les montagnes - tu les crois figées - alors qu’elles passent comme des nuages.

Telle est I'ceuvre d'Allah qui a tout fagonné a la perfection) [sourate An-Nami : 88].

En effet, on croyait jadis que les montagnes étaient fixes et immobiles, jusqu’a ce que la science

démontre que la terre est en mouvement et que les montagnes ont également un mouvement propre.



La nature primordiale (fitra)
atteste de I'existence d’Allah

Le Coran affirme que la saine nature primordiale et les Gmes pures reconnaissent 'existence d'Allah -
exalté soit-Il - sans avoir besoin de preuve. Mieux encore, la proclamation de Son unicité est quelque
chose d'instinctif et évident. C'est pourquoi des millions d'étres humains croient en I'existence d'un dieu
de l'univers, dont les gens doués de raison, les savants, les sages, et au-dessus d’eux les prophétes et

les vertueux. Tous croient en Allah et appellent & [croire en] Lui.

Seulement, I'étre humain est assailli par de nombreuses influences qui le détournent de la foi en
Allah - exalté soit-ll -, tels que les tentatives d’égarement de la part des djinns et des humains, Son

penchant pour le laxisme et la paresse, Son ignorance de la religion, et Son abandon aux plaisirs.

Al-Boukhari et Mouslim ont rapporté d’Abou Horayra - qu’Allah a agréé - que le Prophéte - que
la paix soit sur Lui - a dit : «ll n'est aucun nouveau-né qui ne vienne au monde sans la nature
primordiale. Ce sont ensuite Ses parents qui font de Lui un juif, un chrétien, ou un zoroastrien.» (Hadith

rapporté par Al-Boukhari et Mouslim).



Le besoin de recourir a Allah lors des
malheurs et des épreuves

Le besoin personnel [de recourir  Allah], et latent dans chaque étre humain, se manifeste lors des
malheurs et des épreuves, quand la plupart des gens cherche refuge auprés d’Allah et implore Son
secours, qu'il soit croyant ou non. Combien d’athées ont ainsi pu connaitre leur Seigneur et revenir
vers Lui, et combien d’associationnistes se sont mis & adorer exclusivement Allah, suite & un malheur
qui s'est abattu sur eux. Car dans de telles circonstances, le voile qui couvrait leur nature primordiale

s'est levé.

Allah - exalté soit-ll - dit : ( C'est Lui qui vous fait aller sur terre et sur mer, quand vous étes en bateau.
[Ces bateaux] les emportérent, gréce & un bon vent. lls s’en réjouirent jusqu’au moment ou, assaillis
par un vent impétueux, assaillis de tous c6tés par les vagues, se jugeant enveloppés [par la mort], ils
priérent Allah, Lui vouant le culte [et disant] : Certes, si Tu nous sauves de ceci, nous serons parmi les

reconnaissants !) [Sourate Younous : 22].

Allah - exalté soit-Il - dit aussi : (Et quand le malheur touche 'homme, il fait appel & Nous, couché sur
le coté, assis, ou debout. Puis quand Nous le délivrons de Son malheur, il s’en va comme s'il ne Nous
avait point imploré pour un mal qui I'a touché. C’est ainsi que furent embellies aux outranciers leurs

OCtiOﬂS.) [Sourate Younous : 12].



Premier
niveau



Les piliers de I'lslam

1. Vrai ou faux :
La priére est le premier pilier de I'lslam.

Réponse: Faux (le premier pilier est les deux attestations de foi).

2. Question a choix multiple:
Laquelle des propositions suivantes fait partie des objectifs du jeline ?
A. Rechercher la subsistance
B. Réaliser la sérénité dans la société
C. Renforcer la volonté et la piété
D. Diffuser la prédication

Réponse : c. Renforcer la volonté et la piété

3. Trouver le lien :

La priére éduque le musulman a la discipline, et le jeine Lui enseigne la patience. Quel est le lien

entre ces deux affirmations ?

Réponse : Tous deux visent & dompter I'aGme et & former une personnalité équilibrée qui se con-

forme aux commandements d'Allah.

4. Evaluation de la compréhension (déduction):

Pourquoi les piliers de I'lslam commencent-ils par les deux attestations de foi, avant les ceuvres

apparentes comme la priére et 'auméne ?

Réponse : Parce que les deux attestations de foi représentent le socle doctrinal (immatériel) sur
lequel reposent les ceuvres (matérielles). Ainsi, si la foi n‘est pas valide, les ceuvres ne sont pas

acceptées.



